
 104 

SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: ICONOGRAFIA E 

MATERNIDADE, IMPACTO E RECEPÇÃO NA 

SOCIEDADE. 

 

SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: 

ICONOGRAFÍA Y MATERNIDAD, IMPACTO Y 

RECEPCIÓN EN LA SOCIEDAD. 

 

SANT’ANA OF CAMPO GRANDE: 

ICONOGRAPHY AND MOTHERHOOD, IMPACT 

AND RECEPTION IN SOCIETY. 

  

Djalma Freitas de Andrade (UFRN) 

djalma.freitas.119@ufrn.edu.br 

 

 

RESUMO 

Estudo acerca das imagens de Sant’Ana e sua utilização pela Igreja ao longo da história, 
partindo da iconografia de Sant’Ana mestra presente na paróquia de Senhora Sant’Ana 
em Campo Grande no Rio Grande do Norte. Por meio de sua iconografia serão analisadas 
cinco formas de representação simbólica que a imagem tridimensional da santa pode 
apresentar. Entendendo assim como a representação de Ana construída pela Igreja 
reflete na sociedade, e cria toda uma cultura e um imaginário de maternidade conforme 
as necessidades do tempo e do recorte social presente. Para esta análise autores que 



 105 

são os fundamentos teórico-metodológicos e nos apoiam nesse exercício de análise 
iconológica e iconográfica serão: Maria Beatriz de Mello e Souza, Jadilson Pimentel dos 
Santos, Luísa Ximenes Santos e Peter Burke. Tudo isso com o amparo regional do dossiê 
da Festa de Sant’Ana de Caicó, do Iphan, que narra a questão no Rio Grande do Norte. 

Palavras-chave: Sant’Ana; Maternidade; Representação; Gênero. 

 

RESUMEN 

Estudio acerca de las imágenes de Santa Ana y su utilización por la Iglesia a lo largo de 
la historia, partiendo de la iconografía de Santa Ana maestra presente en la parroquia 
de Señora Santa Ana en Campo Grande, en Río Grande del Norte. A través de su 
iconografía, se analizarán cinco formas de representación simbólica que la imagen 
tridimensional de la santa puede presentar. De este modo, se comprenderá cómo la 
representación de Ana construida por la Iglesia refleja en la sociedad, y crea una imagen 
de maternidad conforme a las necesidades del tiempo y al recorte social presente. Los 
autores que fundamentan teóricamente y metodológicamente este ejercicio de análisis 
iconológico e iconográfico serán: María Beatriz de Mello y Souza, Jadilson Pimentel dos 
Santos, Luísa Ximenes Santos, Peter Burke. Todo esto con el apoyo regional del dosier 
de la Fiesta de Santa Ana de Caicó del Iphan, que relata la cuestión en Río Grande del 
Norte.  

Palabras clave: Santa Ana; Maternidad; Representación; Género. 

 

ABSTRACT 

Study on the images of Saint Anne and their use by the Church throughout history, 
starting from the iconography of Saint Anne as educator present in the Parish of Senhora 
Sant'Anna in Campo Grande, Rio Grande do Norte. It will be analyzed, through its 
iconography, five forms of symbolic representation that the three-dimensional image of 
the saint may present. In this way, it will be understood how the representation of Anne 
constructed by the Church reflects society and creates an image of motherhood in 
accordance with the needs of the time and the prevailing social context. The authors 
who theoretically and methodologically support this iconological and iconographic 
analysis are: María Beatriz de Mello e Souza, Jadilson Pimentel dos Santos, Luísa 
Ximenes Santos, and Peter Burke. All of this will be supported regionally by the Santa 
Ana Festival dossier from Caicó by Iphan, which details the situation in Rio Grande do 
Norte. 

Keywords: Saint Anne; Motherhood; Representation; Gender. 

 

INTRODUÇÃO 

 



 106 

Neste artigo pretende-se desenvolver um estudo sobre as imagens de Sant’Ana, 
a partir de cinco formas de suas iconografias fotografadas no nordeste e norte brasileiro. 
Analisando seus usos catequéticos, sua utilização pela Igreja e as influências do seu culto 
no município de Campo Grande e no Rio Grande do Norte. De todo modo, para 
iniciarmos temos que compreender que a imagem de Ana parte de uma representação 
primeiramente genealógica, mas logo familiar e educadora. Porém, todas com certeza 
vinculadas e baseadas em uma forte ideia de maternidade conforme a época de sua 
produção. 

O interesse pelo tema nasce após observação de uma Sant’Ana, que para uso 
pedagógico chamaremos de solitária. Nesta imagem não havia a tradicional figura 
ladeadora de Ana, Maria Menina. A imagem localiza-se em um altar lateral dividido em 
três retábulos. Ali se percebeu que o reconhecimento de que se tratava da imagem de 
uma santa de devoção, não veio pelo símbolo da menina, mas pelo livro. No universo 
daquele retábulo Sant’Ana não exercia a maternidade diretamente, mas contemplava 
sua filha com Jesus e José, assim ela cuidava de sua prole, sua criação, o carinho que 
passou e acaba duplamente mãe; representada como avó. Após essa descoberta volta-
se a vê-la dessa maneira em Belém do Pará, quando deparado-se com outra Sant’Ana 
Solitária, foi então a decisão final de aprofundar-se no estudo e no mundo de suas 
iconologias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 1 - Sant’Ana Solitária. Museu de Arte Sacra do Estado do Pará. Barroco, séc. 

XVIII. 



 107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 27 de set. 2024. 

 

Sant’Ana em Campo Grande e no Rio Grande do Norte: festa e identidade 

 

A primeira imagem visual de Ana com que tive contato, estampava uma camiseta 
de uma Festa de Sant’Ana. A Festa de Sant’Ana de Campo Grande é a maior 
manifestação religiosa, social e cultural da cidade. Ela é uma das oito festas de Sant’Ana 
do Rio Grande do Norte que são reconhecidas como patrimônios imateriais do estado, 
tendo a maior, que se realiza em Caicó, reconhecimento de patrimônio cultural imaterial 
do Brasil1.  

Essas festas de Sant’Ana que duram entre dez e onze dias, envolvem desde 
novenas, missas e procissões a eventos culturais como cavalgadas, vaquejadas, 
apresentações de danças, artistas locais e nacionais, comidas típicas, feiras e parques. 
Sempre tendo seu ápice na Festa Litúrgica da santa (26 de julho) ou no domingo seguinte 
à ela, quando ocorrem as procissões que carregam pelas ruas em desfile a imagem da 
padroeira enfeitada e preparada anualmente para este momento. Já as camisetas são 
parte da grande variedade de souvenirs que podem ser adquiridas com a estampa da 
protetora da terra. Desse modo a camiseta despertava na criança que a observava 

 
1 “RN reconhece Festas de Sant’Ana do interior como patrimônios culturais imateriais.” G1 RN, 12 de 
jul. 2022. 



 108 

curiosamente, o sentimento de pertencimento a algo maior, a sensação de uma 
identidade, tendo então um  déjà-vu, reconheço ali a pequena imagem de Campo 
Grande2.  

Vinda de Portugal, a pequena santa que é talhada, folheada e policromada, tem 
60cm, é uma Sant’Ana Mestra. Sendo assim, retrata Ana sentada com um livro em mãos 
com o qual leciona a Maria Criança. Chega à cidade no século XVIII, mas de fabricação 
prévia, ou seja, não sendo feita exclusivamente sob encomenda para a capela, podendo 
ser mais antiga. Por meio desta imagem conseguimos três símbolos iconográficos 
fortíssimos e indispensáveis para formação de um corpus-iconográfico comum: o livro, 
a criança e a velhice. 

 

ANA DOCUMENTAL 

 

Das fontes que narram a existência da avó de Jesus Cristo, nenhuma está na 
Bíblia ou em qualquer outro livro reconhecido canonicamente pela Igreja3. A descrição 
de suas vidas vem de lendas e contos populares, mas principalmente do Protoevangelho 
de São Tiago. O chamado “evangelho da infância de Maria”, é um dos muitos 
“evangelhos” que narram a infância do Cristo, que não foram reconhecidos como 
inspirados por Deus no Concílio de Niceia que definiu os cânones da Bíblia. Segundo a 
história escrita nele, Ana seria uma israelita rica, esposa de Joaquim, ambos 
descendentes da família de Davi e que morariam próximos à piscina de Betesda em uma 
região da aristocracia hebreia. Joaquim era um comerciante muito rico, porém sofriam 
o estigma de não terem gerado descendência, sendo naquela época a esterilidade causa 
de grande escândalo social, já que, segundo a tradição judaica, o casal que não tivesse 
prole era tido como amaldiçoado por Deus4.  

Joaquim e principalmente Ana, por ser mulher, eram alvos constantes de 
comentários, olhares tortos e humilhações nos espaços públicos, principalmente nos 
sagrados. Contudo após um retiro de Joaquim ao deserto, um anjo teria aparecido a 
ambos separadamente e avisado que Ana iria conceber uma menina. Ao saber da notícia 
sobre a paternidade, Joaquim volta do deserto para Jerusalém, onde encontra Ana em 
um dos portões da cidade, e ali dão o famoso “ósculo da porta dourada de Jerusalém” , 
extremamente difundido na arte oriental. Assim nasceria Maria que eles prontamente 
ofertaram no templo para criação e casamento ao ter a menarca. Segundo o mesmo 
escrito, Ana teria terminado a vida na viuvez, já outros acreditam que teria se casado 
mais uma vez, assim criando a devoção da Santa parentela de Jesus, condenada pelo 
Concílio de Trento. Por fim percebe-se que Ana viveu uma conceito de maternidade 
totalmente diferente das retratadas em suas iconografias, tornando-se uma 
materialização do arquétipo de mãe conforme o tempo histórico. 

 

 
2 Cavignac, Jolie. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Dossiê Iphan: Natal/RN, jan. 2010, p. 11-115. 
3 Filho, 2001, p. 147. (apud Santos, 2012, p. 259)  
4 O Protoevangelho de Tiago: baseado no texto crítico grego de Émile de Strycker (em inglês). 



 109 

EXPOSIÇÃO DOS CONCEITOS ICONOLÓGICOS 

 

As primeiras imagens da santa que chegam à Europa, apresentam Ana com 
Joaquim, seja grávida, osculando ou cuidando de Maria5. A segunda é denominada pela 
iconologia de “Sant’Ana Guia", uma imagem que raramente apresenta o livro em mãos, 
esses geralmente são trazidos pela menina Maria. Ana nesta iconografia anda de mãos 
dadas com Maria, sendo este ato de guiar que dá o título à imagem; essas costumam ter 
ainda a presença de Joaquim, porém já como uma figura observadora, e aqui o símbolo 
iconográfico do livro começa a passar uma ideia de educação6. 

As terceiras, chamadas de “Anas Mestras” são o ápice desta figura educadora. 
Com ela suprime-se totalmente essa função familiar, tendo agora suas iconografias 
totalmente independentes da figura de Joaquim. Essas imagens trazem Ana como ponto 
central, as mais requintadas são sentadas em uma cátedra enfeitada ou simples. 
Sentada ou em pé, o ato de estar lecionando a Virgem Maria concretamente, marca a 
imagem na iconologia7.  

A quarta imagem não é de Ana propriamente, mas pode ser de Santa 
Emerenciana, ou de Ana com sua filha. A imagem das chamadas Santas Mães que 
respectivamente trazem a figura de Emerenciana erguida levando em seu colo Ana de 
um lado e a Virgem Maria do outro, ou apenas as que trazem Ana e Maria sentadas ou 
em pé, mas unidas pelo menino Deus como em uma confidência de mulheres, 
demonstrando o forte apelo do sagrado feminino nestas imagens, por consequência da 
maternidade8.  

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 - Sant’Ana. Paróquia de Campo Grande, Barroco, séc. XVIII. 

 
5 Souza, Maria Beatriz de Mello e. Mãe, mestra e guia: uma análise da iconografia de Sant’Anna. Rio de 
Janeiro: Topoi, dez. 2002. p. 235. 
6 ______., Op. cit., dez. 2002. p. 233. 
7 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 236. 
8 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 236. 



 110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 30 de jul. 2023. 

A última também poderia estar incluída no universo das Santas Mães, porém a 
solitude da imagem e o reconhecimento da mesma fora de seu complexo de narrativa 
iconográfica, faz das Sant’Anas Solitárias uma imagem própria. Nela podemos ver a boa 
avó e a grande mãe, se dentro do conjunto da sua realidade imagética. Porém, também 
se for encontrada fora, podemos vir a reconhecê-la pelas marcas simbólicas do livro e 
da velhice, dando a sua identidade própria. 

Apesar destas cinco ricas iconografias centrais com suas incontáveis variantes e 
misturas, todas elas dissociam fortemente da fonte documental da vida de Ana que já 
vimos anteriormente. 

 

ÍNICIO E LÓGICA DO CULTO 

 

As primeiras aparições da imagem de Ana vêm com um processo de feminização 
que começa passivamente na Igreja. São diversas as mudanças que ocorrem, como a 
criação de monastérios femininos pelo século XII destinados a vida religiosa, esse é um 
dos mais marcantes, exemplos da mudança de olhar que a Igreja tem sobre o feminino9.  

 
9 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 233-237. 



 111 

Apesar de, desde o Concílio de Éfeso, Maria ter se destacado e despontado no 
cenário cristão como Mãe de Deus, suas devoções só ganham força no período 
medieval. Neste período, eclesialmente, a mulher deixa de ser vista na Igreja como 
propensa e predestinada ao pecado. É estabelecido o contraponto de Maria e Eva, que 
seria justamente a obediência. O triunfo de Maria seria ser a mãe do filho de Deus, sendo 
assim, a visão de mulher pecaminosa só poderia ser trocada a partir da figura de mulher 
obediente e mãe, portanto este primeiro momento das iconografias de Ana vem por 
consequência da criação desta mariologia, e este estudo mais profundo de Maria que 
obviamente precisava de momentos de sua vida para serem estudados. No entanto, a 
genealogia do Cristo na bíblia, segue uma linha paterna de José pelo costume patriarcal 
da época. Maria então fica carente de uma genealogia, mas logo essa é feita através dos 
apócrifos do século II, que são atribuídos a São Tiago. Neste texto fala-se dos ancestrais 
e da genealogia de Joaquim e Ana, dizendo que ambos descendem do Rei Davi e por 
meio desses escritos os teólogos mariólogos traçam árvores genealógicas que antes 
eram apenas cristológicas, começam a ser também mariológicas.  

Assim, conseguindo uma consolidação do culto da Virgem na Igreja, surgem no 
ocidente imagens com Joaquim e Ana juntos, exercendo função de pais, apresentando 
a menina ao templo, com ações semelhantes às iconografias orientais, até no famoso 
ósculo da porta dourada de Jerusalém. Todas as imagens, até este momento, traziam 
Joaquim e Ana em situação de paridade, nelas Joaquim é uma figura ativa, exerce 
função, o ato de beijar Ana, o ato de levar a filha nos braços com a esposa, até então um 
culto voltado a família e ao conjunto familiar de Maria. 

 

ANA E O SAGRADO FEMININO 

 

Com a consolidação destes cultos Marianos, o processo de feminização da Igreja 
e agora da santificação matriarcal, os cultos da natividade de Maria ganham força e se 
espalham naturalmente. Quem é nascido tem mãe, e com isso começam as pinturas 
iconográficas de Ana grávida, amamentando ou simplesmente cuidando da menina. 
Assim também começa o apagamento da imagem de Joaquim, que sai da função ativa 
que tinha nestas iconografias orientais e ocidentais e passa a uma função de observador 
de canto, como apenas um contemplador, sua imagem não exprime mais atividade e 
não há um Joaquim mestre ou guia. Ana então nestas primeiras imagens ganha destaque 
por carregar no ventre a menina Maria que é centro da iconografia10. 

Esse apagamento da figura de Joaquim gera posteriormente a desconexão da 
imagem de Ana com a dele. Dessa forma, abre-se espaço para que devoções puramente 
femininas surjam, como as Santas Mães que consistem em uma imaginária que costuma 
trazer Ana com Maria já adultas, sentadas juntas cuidando do menino Deus, mais uma 
vez a função de cuidado feminino é retratado. Outra a iconografia é a de Emerenciana, 
que teria sido a mãe de Ana e se juntado aos retirantes do Monte Carmelo, por isso vira 
uma Santa Carmelita. Sua difusão ocorre pelos mesmos, não havendo registros de sua 

 
10 Souza, Op. cit., dez. 2002. p. 236-241. 



 112 

vida, tudo consiste apenas em uma lenda medieval. Com a reforma litúrgica, 
Emerenciana foi retirada do Calendário dos Santos, não há comemoração à ela no 
Santoral Carmelita, nem há uma Festa Litúrgica própria11.  

Assim como Ana, Emerenciana nasce da necessidade de culto à Grande Mãe, ao 
feminino e talvez a uma memória das deusas pagãs da Europa. Utilizando o conceito de 
memória iconográfica de Peter Burke, podemos fácil, clara e rapidamente pensar isso, 
as imaginárias de Emerenciana e das Santas Mães abordam várias questões citadas no 
texto, como a presença do feminino e o culto ao materno e as antigas e sábias mulheres. 
Emerenciana, bisavó do Cristo, mãe de Ana, evidencia ainda mais as ligações de 
maternidade e do feminino tendo em vista que traz em um de seus braços a filha e no 
outro a neta, numa clara demonstração de tudo que é aqui exposto12. Essas imagens das 
três mulheres juntas muito afirmam sobre o que será mostrado adiante.  

Peter Burke (2005) traz em seu livro uma sessão especial para a análise de 
imagens devotas. Tendo uma formação Warburguiana, emprega conceitos como a 
supervivência das imagens, nos períodos do Concílio de Trento e da Reforma 
Protestante de 1517. O termo Memória é dado pelo Lutero em uma citação desse texto.  

Se fizeram imagens (durante a Reforma) em benefício das crianças e da gente 
simples que, como dizia Lutero: “São aqueles que se fazem memorizar a 
história sagrada com mais facilidade por meio de figuras e imagens que 
através de meras palavras e doutrinas”. (Burke, 2005, p. 70) 

Estamos tratando aqui da Phatosformel13 presente nestas supervivências de 
Ana. Assim utilizaremos essa metodologia para adentrar ao mundo iconológico 
particular que se criou em torno da ligação profunda desta mulher. A dissonância entre 
sua persona histórica do Protoevangelho de São Tiago e seu mito e materialização deste 
em forma de iconografia. Buscando também seu impacto na percepção da maternidade 
em sentido singular, ou seja, de Ana para Maria, e plural no sentido da grande mãe de 
todos. 

 

 

 

 

 

 
11 Almeida, Lilian Pestre de. A presença da grande mãe no imaginário brasileiro (formas e motivos 
barrocos). Organon, Porto Alegre, v.16, n. 16, 2013, p. 178-179. 
12Burke, Peter. Visto y no visto: El uso de la imagen como documento histórico. Tradução: Teófilo de 
Lozoya. Santa Perpètua de Mogoda, Barcelona: A&M Gràfic, 2005. p. 238-239.  
13 Burke, Op. cit., 2005, p. 59-74. 



 113 

Figura 3 - Imagem doméstica. Museu do Estado de Pernambuco, séc. XVIII. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 07 de abr. 2024. 

 Alicerçados estes cultos a figura de Maria, começam então suas invocações como 
Sedes Sapientiae14. Nisso, cria-se um corpus-iconográfico próprio para esta invocação. 
Desde os primórdios da iconografia, alguém sentado passa a ideia de ensinamento, 
observamos isso, por exemplo, nos ícones de Christus Pantocrator presentes no Oriente. 
Então, sendo sede da sabedoria, Maria começa a aparecer sentada, em um trono e com 
o pequeno Jesus nos braços. Sentada sua figura materna passa uma noção de ensinar, 
mas também de cuidar, seguindo os padrões de Trento e da Reforma Religiosa, onde as 
imagens devem evocar emoção, tendo de ser vista principalmente pelos olhos da alma, 
como dizia Antonio Suquet15. 

Seguindo essa lógica e o processo de Santificação Matriarcal vivenciado pela 
Igreja, a figura de Ana tem seu segundo boom. A noção de família é deixada de lado e 
agora aparece como figura de ensino, como mestra de Maria e sua boa educadora. Suas 
imagens já não precisam coexistir com a figura de Joaquim, e sua devoção é bem mais 
propagada, vide o número de padroados que recebe. Torna-se diferente do marido em 
uma Santa popular, presente em diversos oratórios pessoais e igrejas.16 

 
14 Sede da sabedoria em tradução livre. 
15 Suquet, Antonio. Via Vitae Aeternae, 1620. (apud Serrão, 2016, p. 149) 
16 Souza, Op. cit., dez. 2002. p. 241. 



 114 

Ana seria exemplo de como essa vez aparece sentada, parecida com a 
iconografia da Sedes Sapientiae, reforçando ainda mais a noção de sabedoria em volta 
de sua pessoa; o livro sempre em mãos, sejam nas suas ou nas da menina, serve para 
passar uma catequese específica das necessidades sociais da época.17 Se todo ícone é 
sinal e catequese, seguindo as diretrizes da Igreja sobre as imagens, chama a atenção 
que sua didática imagética era muito mais voltada para uma formação religiosa, como 
dizia Gregório Magno durante a liberação dos ícones18, mais do que venerar, era 
necessário aprender com elas.  

Assim, Ana traz o ensinamento das boas moças e de comportamento para as 
mulheres de todas as idades, reforçando seus papéis dentro do conjunto familiar. Um 
exemplo disso são suas ladainhas. Nelas são comuns os termos como: Mestra das 
virgens, Mãe das viúvas, Esposa digníssima de Joaquim, Boa sogra de São José19. 

 

A MATRONA BRANCA DOS ENGENHOS 

 

No Brasil o culto a Ana chega já no período pós-reforma protestante, e associado 
com a forte devoção a Imaculada Conceição presente no reino português. A santa chega 
a terras brasileiras como conceptora da Virgem, seguindo a lógica de Tomás de Aquino 
sobre as imagens, que seria gravar perante os homens a excelência dos anjos e santos, 
e associando ao pensamento de Francisco Holanda tributar honra às imagens para 
memória e recordação de seus feitos20. Assim, o maior feito de Ana sendo a Virgem 
Maria, mas também o milagre da concepção. Ana gera em seu ventre a primeira pessoa 
sem pecado, a Nova Eva e a esperança para a salvação da humanidade. Logicamente sua 
iconografia viria apresentando ambas. Neste contexto brasileiro já temos Joaquim como 
secundário, diversas igrejas são instaladas sob a invocação só de Sant’Ana, isso vem 
como falado anteriormente de uma posição de importância por ter concebido Maria 
sem pecado21.  

Ana agora é também argumento, peça chave e parte do futuro dogma de fé da 
concepção de Maria que é totalmente livre do pecado original. Essa devoção ganha 
apreço dos Jesuítas que se tornam propagadores fervorosos dela, vistos que áreas 
missionadas suas, principalmente de mais impacto Sudeste e Nordeste brasileiro, 
tendem a ter tanto como devoção particular22, tanto como padroados a mãe de Maria, 

 
17 ______., Op. cit., dez. 2002. p. 241. 
18 O Sacrosanto, e Ecumenico Concilio de Trento em Latim, e Portuguez: Dedica, e Consagra aos Excell., 
e Rev. Senhores Arcebispos, e Bispos da Igreja Lusitana, João Baptista Reycend. Lisboa: Na Officina 
Patriarc. de Francisco Luiz Ameno, 1781, Tomo II, p.351, 353 (apud Ximenes, 2013, p. 27) 
19 Oliveira, 2001, p. 10. (apud Santos, 2012, p. 258) 
20Ximenes, Luísa. O Concílio de Trento e a discussão acerca do estatuto da imagem. Orientador: Prof. 
Drª. Marília de Azambuja Ribeiro. 2013. Monografia (Especialista em Cultura e Arte Barroca) - 
Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2013, p. 19 
21 Souza, Op. cit., dez. 2002, p. 237. 
22 _____., Op. cit., dez. 2002, p. 237. 



 115 

inclusive há registros de sua presença no Vale do Assú, no período da construção da 
Igreja de Sant’Ana do Campo Grande, ponto de partida desta pesquisa23. 

 

VOSSOS FILHOS DESTA TERRA 

  

 A imaginária de Sant`Ana, nesse aspecto, não cumpre bem seu papel no Rio 
Grande do Norte. Para a sociedade leiga que participa ativamente de suas festas e a 
venera, não há uma linha que demarca as fronteiras do que é Maria e do que é Sant’Ana. 
A visão materna sobrepõe-se sobre o papel de ambas na história da salvação para o 
catolicismo, tanto é que são comuns denominações como “Nossa Senhora de Sant’Ana”, 
principalmente pelos mais antigos. Essa forma de invocar, como se Ana fosse apenas 
mais um dos títulos atribuídos à Virgem Maria, torna tudo muito ligado24. 

Trechos do hino à Sant'Ana de Caicó25 quanto de Currais Novos26 corroboram 
com essa visão. No primeiro, temos expressamente a visão de como a imagem de 
Sant’Ana é importante para a construção de seus cultos. O hino de Currais Novos, de 
1919, que tem a composição de sua letra por Vivaldo Pereira de Araújo, convoca em seu 
refrão que “os irmãos de Cristo se curvem em profunda reverência com amor e 
clemência ante ao vulto de Sant’Ana”. Vulto, na época, palavra associada às imagens 
dos santos produzidas em forma tridimensional. Além disso, as glórias cantadas à 
Sant’Ana nesses hinos são expressamente iguais as glórias marianas. Palavras como farol 
que leva a Deus ou cofre divino e tantas outras que aparecem muitas vezes. Essa 
segunda, no caso de Maria, teria sido por ter guardado o Salvador em si. Mas, nesse 
caso, vemos aqui essas cantorias que só fariam sentido se realmente a imagem de 
Sant’Ana e Maria não só se entrelaçassem, mas se misturassem.  

Para adiante, temos o hino de Caicó, uma composição de Palmyra Wanderley, 
que canta Sant’Ana como senhora doce e clemente. Nesse ponto não temos 
discrepância no papel de Maria e Sant'Ana. Depois, são cantados versos de Mãe da 
Graça e do Perdão.  

O fato de Maria ser cheia da graça santificante de Deus não é um embate 
teológico. Vimos que isso poderia se encaixar perfeitamente, já que a propagação do 
culto a Ana está essencialmente ligada à Imaculada Conceição. Mas e a mãe do perdão? 
O perdão dos pecados para a teologia católica vem de forma única e exclusiva de Jesus 
Cristo. Aqui não esquecendo da licença poética dos artistas, mas, de fato, é inegável que 
as citações a Jesus Cristo logo adiante não podem sair se não de uma mistura das figuras 
da mãe e da filha. Tanto que é natural vermos os padres distinguindo ambos os papéis 
durante as missas das festas, pois é claro que no imaginário popular não existe a 
diferenciação. E uma vez que se cria muita coisa, não se muda.  

 
23 Brasão, Hino e Bandeira: Origem de Campo Grande. Prefeitura de Campo Grande, s.d. 
24 IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. 
25 Wanderley, Palmyra Carolina. Hino de Sant’Ana de Caicó.  
26 Araújo, Vivaldo Pereira. Hino de Sant’Ana. Música: Maestro Manoel Pereira de Santa Rosa.  



 116 

Da-se neste artigo dois exemplos: o primeiro registrado em vídeo, onde um 
vaqueiro solta um aboio durante a cavalgada de Sant’Ana cantando “Viva à Nossa 
Senhora Sant’Ana”. O título apenas da Virgem Maria27. O segundo é de minha avó, que 
cantarolava durante a procissão “salve Sant’Ana ditosa, Mãe Amada de Jesus”, no lugar 
da música correta “terno afeto de Jesus”. Pois como foi citado neste artigo, a imagem 
de Ana que está ali não é de uma judia de dois mil anos, mas de uma mulher sentada 
ensinando a uma criança, uma mãe.  

O culto ofertado não seja talvez a própria Ana, mas a figura tangível de mãe 
mulher ali representada. A própria imagem de Ana contribui para isso, pois sem 
conhecimento prévio, não sabemos a quem ela está lecionando.  

 

Figura 4 - Sant’Ana da Catedral de Caicó. Barroco, séc. XIX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 10 de nov. 2024. 

Das imagens do Rio Grande do Norte, poucas apresentam a Virgem Maria com 
véu e, das realidades aqui estudadas, nenhuma. Currais Novos apresenta um bebê, em 
Campo Grande e Caicó, uma criança de cabelos curtos. Com a indefinição do gênero da 
criança para os leigos, fica a cargo próprio ler aquela figura como uma menina ou um 
menino28. Essa falta da identificação do gênero da criança ajuda na construção desse 
imaginário da grande mãe. Ali tanto pode ser Maria como o próprio Cristo, podendo 
facilmente se passar por uma imagem da Virgem.  

 
27 IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. 
28 Burke, Op. cit.. 2005. p. 77. 



 117 

Sant’Ana, seja como for, de sua cadeirinha reúne essa multidão que vai a prestar 
culto todo ano no final de julho em busca de graças e bênçãos, não importando quem 
ela seja, mas que cumpra e cumpra bem sua parte de atender os clamores de seus filhos 
e filhas ou netos e netas que acorrem a ela em procissão. 

 

Conclusão 

 

 Discorrido sobre a doutrinaria das imagens, a questão abordada neste artigo não 
é sobre Ana representar algo. Claro, é óbvio que para um Campograndense de hoje, Ana 
representa muita coisa, mas a figura: “Ana”, obviamente é feita para representar um 
conceito de feminilidade sagrada e um padrão de maternidade de cada época, de cada 
localidade e também de cada história particular.  

Ana para um carmelita é a filha de Emerenciana, Ana para um católico do Concílio 
de Trento é a mãe de Maria, Ana para os jesuítas é a mestra educadora, Ana para os 
“novos cristãos” de Caicó era uma forma de resistência, não cultuar uma santa gentil, 
afinal, Ana é judia, seguidora da antiga aliança. 

 Entretanto, não aqui vemos Ana, mesmo aquela mulher que viveu antes de 
Cristo, que deixou sua filha no templo, que não sabia ler e que viveu em um contexto 
social agressivo e hostil às mulheres não foi representada.  

Este artigo não é sobre a questão de Ana ser ou não uma boa mãe em sua ou em 
outras épocas, mas como este papel lhe foi atribuído, mesmo sem respaldo de sua 
história documental e esse não ser o fator central de sua vida. Diferentemente dos 
demais santos e santas contemporâneos, Ana não tem em sua imagem um reflexo de 
sua vida para ser venerável, apenas a maternidade, a sabedoria e velhice, evocando mais 
uma vez a essa memória iconográfica geral.  

O culto à personalidade de Ana, na verdade, é um culto da visão de cada época 
desses conceitos abordados, fazendo de Ana apenas um arquétipo deles, Ana 
maternidade e iconografia, impacto e recepção. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ARAÚJO, Vivaldo Pereira. Hino de Sant’Ana. Música: Maestro Manoel Pereira de Santa 
Rosa. 1919. Disponível em: 
<https://cantosfestadesantana.blogspot.com/2012/07/novenario.html>. Acesso em: 
28 out. 2024.  

https://cantosfestadesantana.blogspot.com/2012/07/novenario.html


 118 

Brasão, Hino e Bandeira: Origem de Campo Grande. Prefeitura de Campo Grande, s.d. 
Disponível em: <https://www.campogrande.rn.gov.br/omunicipio.php>. Acesso em: 28 
out. 2024. 

BURKE, Peter. Visto y no visto: El uso de la imagen como documento histórico. 
Tradução: Teófilo de Lozoya. Santa Perpétua de Mogoda, Barcelona: A&M Gràfic, 2005. 
p. 238-239. 

CAVIGNAC, Jolie. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Dossiê Iphan: Natal/RN, jan. 2010, p. 
11-115. Disponível em: <https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-
items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-
versao-preliminar_.pdf>. Acesso em: 28 out. 2024. 

DE ALMEIDA, L. P. A Presença da Grande Mãe no Imaginário Brasileiro (formas e 
motivos barrocos). Organon, Porto Alegre, v. 16, n. 16, 2013. DOI: 10.22456/2238-
8915.39500. Disponível em: 
<https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/39500>. Acesso em: 29 out. 
2024. 

HOLANDA, Francisco de. Da ciência do desenho. Introdução, notas e comentários de 
José da Felicidade Alves. Lisboa: Livros Horizonte, 1985, p. 25 [fl. 39v.-40r]. 

IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. Disponível 
em: <https://youtu.be/ou6yo1RPGcs?si=D-0WZSk0-DyV7AzT>. Acesso em: 28 out. 
2024. 

O Protoevangelho de Tiago: baseado no texto crítico grego de Émile de Strycker (em 
inglês). Disponível em: <https://www.gospels.net/infancyjames>. Acesso em: 28 out. 
2024.  

O Sacrosanto, e Ecumenico Concilio de Trento em Latim, e Portuguez: Dedica, e 
Consagra aos Excell., e Rev. Senhores Arcebispos, e Bispos da Igreja Lusitana, João 
Baptista Reycend. Lisboa: Na Officina Patriarc. de Francisco Luiz Ameno, 1781, Tomo II, 
p.351, 353 

RN reconhece Festas de Sant’Ana do interior como patrimônios culturais imateriais. 
G1 RN, 12 de jul. 2022. Disponível em: <https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-
norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-
patrimonios-culturais-imateriais.ghtml>. Acesso em: 28 out. 2024. 

SANTOS, Jodilson Pimentel dos. As Santanas da antiga vila de Santa Ana e Santo 
Antônio do Tucano. VIII EHA - Encontro de História da Arte, p. 257-266, 2012. Disponível 
em: 
<https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/4217/4049>. 
Acesso em: 28 out. 2024. 

SERRÃO, Victor. Iconografia dos dominicanos na arte portuguesa dos séculos XVI e 
XVII: Uma aproximação geral e algumas representações de casos miraculógicos. In: 
GOUVEIA, António Camões et al, (coord.). Os Dominicanos em Portugal (1216-2016). 

https://www.campogrande.rn.gov.br/omunicipio.php
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/39500
https://youtu.be/ou6yo1RPGcs?si=D-0WZSk0-DyV7AzT
https://www.gospels.net/infancyjames
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/4217/4049


 119 

Lisboa, Portugal: Centro de Estudos de História Religiosa - Universidade Católica 
Portuguesa, 2016. p. 141-158.  

SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. Mãe, mestra e guia: uma análise da iconografia de 
Sant’Anna. Rio de Janeiro: Topoi, dez. 2002. pp. 232-250. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/topoi/a/rqK4SbNnNLBt5yyN6hkcC6k/?format=pdf&lang=pt>. 
Acesso em: 28 out. 2024. 

WANDERLEY, Palmyra Carolina. Hino de Sant’Ana de Caicó.Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/palmyra-wanderley/hino-de-santana-de-caico/>. Acesso 
em: 28 out. 2024. 

XIMENES, Luísa. O Concílio de Trento e a discussão acerca do estatuto da imagem. 
Orientador: Prof. Drª. Marília de Azambuja Ribeiro. 2013. Monografia (Especialista em 
Cultura e Arte Barroca) - Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2013, 44p. 
Disponível em: 
<https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%
C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf>. Acesso em: 28 out. 2024. 

 

 

 

 
 

https://www.scielo.br/j/topoi/a/rqK4SbNnNLBt5yyN6hkcC6k/?format=pdf&lang=pt
https://www.letras.mus.br/palmyra-wanderley/hino-de-santana-de-caico/
https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf
https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf

