
 120 

QUANDO OS ORIXÁS CHAMAM: ENTREVISTA COM 

A ABIYÁN FABIELLE CAVALCANTE SOBRE SUA 

VIVÊNCIA RELIGIOSA NO CANDOMBLÉ 

AMAPAENSE 

 

CUANDO LOS ORISHAS LLAMAN: UNA 

ENTREVISTA CON ABIYÁN FABIELLE 

CAVALCANTE SOBRE SU EXPERIENCIA 

RELIGIOSA EN EL CANDOMBLÉ DE AMAPÁ 

 

WHEN THE ORISHAS CALL: AN INTERVIEW 

WITH ABIYÁN FABIELLE CAVALCANTE 

ABOUT HER RELIGIOUS EXPERIENCE IN 

THE CANDOMBLÉ OF AMAPÁ 

 

Aline Paiva dos Santos 

alinepaivasnts@gmail.com 

David Junior de Souza Silva 

davi_rosendo@live.com  

 



 121 

RESUMO 

Esta entrevista apresenta a trajetória da abiyán1 Fabielle Cavalcante, do Ilê2 Asé Baba 
Alaremi3. O relato foca na devoção a seu Pai Omolu4, Orixá5 que rege sua cabeça, e o 
encontro com o Candomblé6. A entrevista evidencia como a vivência religiosa constitui 
ferramenta de afirmação identitária e integra a pesquisa Axé e resistência: narrativas 
das comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerância religiosa em Macapá, 
desenvolvida na Especialização em Estudos Culturais e Políticas Públicas, da 
Universidade Federal do Amapá (Unifap). 

Palavras-chave: Racismo Religioso; Intolerância Religiosa; Candomblé. 

 

RESUMEN 

Esta entrevista presenta la trayectoria de abiyán Fabielle Cavalcante, de Ilê Asé Baba 
Alaremi. El relato se centra en su devoción a su padre Omolu, el orisha que gobierna su 
cabeza, y su encuentro con el candomblé. La entrevista destaca cómo la experiencia 
religiosa constituye una herramienta para la afirmación de la identidad y forma parte de 
la investigación "Axé y resistencia: narrativas de comunidades africanas sobre el racismo 
y la intolerancia religiosa en Macapá", desarrollada en el marco de la Especialización en 
Estudios Culturales y Políticas Públicas de la Universidad Federal de Amapá (Unifap). 

Palabras clave: Racismo religioso; Intolerancia religiosa; Candomblé. 

 

ABSTRACT 

This interview presents the trajectory of abiyán Fabielle Cavalcante, from Ilê Asé Baba 
Alaremi. The account focuses on her devotion to her Father Omolu, the Orisha who 
governs her head, and her encounter with Candomblé. The interview highlights how 
religious experience constitutes a tool for identity affirmation and is part of the research 
"Axé and resistance: narratives of African-based communities on racism and religious 
intolerance in Macapá," developed within the Specialization in Cultural Studies and 
Public Policies at the Federal University of Amapá (Unifap). 

 
1 Termo em iorubá para o religioso que inicia a caminhada no Candomblé, que antecede a iniciação. 
2 É uma palavra em iorubá que significa casa. No Candomblé, remete ao espaço sagrado para cultuar os 
Orixás. 
3 Terreiro de Candomblé do Ketu e Umbanda, localizado na Zona Norte de Macapá, no Amapá. Dirigido 
pela Ialorixá Baba Alaremi, Josivane Martins da Cruz. 
4 Também conhecido como Ọbalúwáiye, na sua manifestação na forma mais nova. É uma divindade 
associada a todo tipo de mal físico e suas curas, além de ser correlacionado aos cemitérios, solos e 
subsolos (PRANDI, 1996) 
5 Orixás são deuses das religiões de matriz africana. Governam o mundo e os seres humanos, mas também 
são partes do mundo, como elementos da natureza, ancestrais e possuem aspectos da personalidade 
humana (CRUZ. 1994). 
6  Religião afro-brasileira que cultua os Orixás. A tradição cultural foi trazida ao Brasil pelos povos iorubás, 
jejes (fon ou mina) e bantos, originários da Nigéria, Benin e sul da África (LODY, 1987) 
 



 122 

Keywords: Religious Racism; Religious Intolerance; Candomblé. 

 

APRESENTAÇÃO 

 

Fabielle Ferreira Cavalcante é abiyán do Ilê Asé Baba Alaremi, localizado na Zona 

Norte de Macapá, no Amapá. Sua conexão com as religiões de matriz africana antecede 

seu nascimento, embora as raízes que a levariam ao caminho dos Orixás tenham se 

revelado apenas na vida adulta, quando descobriu ter herdado de seu avô carnal a 

proximidade com o mundo dos encantados7. 

Filha de santo da Ialorixá Baba Alaremi, Josivane Martins, Fabielle conheceu o 

terreiro por intermédio da entidade Dona Ciganinha da Sandália de Pau8, da Umbanda9, 

ao buscar auxílio espiritual para questões de saúde familiar. A partir desse acolhimento 

e seguindo o conselho da Cigana, aprofundou-se no universo das religiões de matriz 

africana. 

Nos primeiros anos dentro do Candomblé, Fabielle conta com trajetória marcada 

na ancestralidade e devoção a seu Pai Omolu, regente de sua cabeça, protetor e senhor 

de seus caminhos. Nesta entrevista, ela relata os desafios de afirmar sua identidade 

religiosa em espaços públicos e no ambiente profissional de atendimento ao público, 

onde a exposição de seus fios de conta, roupa branca, frequentemente desperta olhares 

estigmatizantes. 

O diálogo foi registrado em 11 de fevereiro de 2022, na residência da 

entrevistada, garantindo ambiente de acolhimento para o relato de suas experiências. 

Metodologicamente, a pesquisa de campo utilizou entrevista semiestruturada com 

roteiro definido, integrando a monografia "Axé e resistência: narrativas das 

comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerância religiosa em Macapá", da 

Especialização em Estudos Culturais e Políticas Públicas da Universidade Federal do 

 
7  São seres que viveram há muito tempo atrás e desapareceram ao adentrarem no Portal da Encantaria. 
Essas entidades espirituais podem ser voduns, nobres europeus, caboclos ou indígenas, que moram 
“acima da Terra e abaixo do céu”, geralmente em lugares afastados das populações humanas (FERRETTI, 
2008). 

8  Entidade da Umbanda, pombagira da linha das ciganas. 

9  Religião afro-brasileira que se baseia na comunicação com espíritos que manifestam por meio de 
incorporações. Umbanda significa “luz divina” ou “conjunto das leis divinas” (BARBOSA JR, 2014). 
 



 123 

Amapá (Unifap). A análise dos dados reforça que a discriminação religiosa é uma 

realidade na vida dos afrorreligiosos amapaenses, já que todos os colaboradores da 

pesquisa vivenciaram, em algum nível, situações de preconceito religioso. 

 

Qual foi seu primeiro contato com as religiões de matriz africana? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: De matriz africana, foi através da casa da Mãe Josi, que fui 

conhecer mais do Candomblé e Umbanda. Até então, na minha visão as duas religiões 

eram uma só. Como Filha de Santo, estou há quatro anos como abiyán da casa. Mas, eu 

já a conhecia antes, há uns seis anos, o terreiro dela. Me tornei Filha de Santo da casa 

por meio de uma entidade dela, conhecida como a dona Cigana da Sandalinha de Pau. 

Com esse contato que tinha sempre com a Cigana, acabou que tive uma conversa, me 

permiti conhecer mais vezes. 

Fui uma vez conhecer o Candomblé em uma Casa de Axé10, no Pai Marcos11, que 

é o Pai de Santo da minha Mãe e meu avô. Fui visitando aos poucos, gostei e percebi 

que era um lugar que me identificava. Fiz uma adaptação, pois no início estranhei um 

pouco porque muitas coisas nunca haviam visto. Hoje em dia sou muito feliz onde estou. 

Eu conheci a entidade através de uma conhecida, que tinha comentado que a 

Cigana da Mãe Josi jogava cartas e não errava. Joguei para conhecer, por questões de 

saúde minha e acabei me apaixonando pela Cigana, que é maravilhosa. Tudo que a 

Cigana sempre jogou… desconheço alguém que tenha jogado cartas e tenha dado 

errado. Tudo que ela falou sempre se cumpriu. Com a Cigana conheci a religião, fui 

buscando, fui ficando e estou aí hoje em dia. 

Além disso, o meu avô carnal era de Pena e Maracá12, de Umbanda. Mas, ele deu 

um tempo de trabalhar com os caboclos13 e encantados quando veio do interior pra cá, 

do Guarajá para cidade de Macapá. Quando fui me entender por gente, pois era muito 

criança e essa é uma história que a minha mãe me contou, meu avô vivia rezando, 

benzendo14 crianças, puxando. Já fui entender toda história do meu avô depois que ele 

 
10 Sinônimo de terreiro. 

11  Babalorixá Marcos José Ribeiro dos Santos, sacerdote de matriz africana do Ilê Asé Ibi Olufoni. 
 

12  Também conhecida como Pajelança. 

13 Entidades espirituais da Umbanda. 

14 Prática religiosa de cura e proteção. 



 124 

faleceu, quando me tornei adulta, que fui ver que era de Pena e Maracá, Umbanda, que 

recebia os encantados, que tinha trabalhos bonitos no interior. 

No terreiro da Mãe Josi estou em fase de aprendizado, o que chamamos de 

abiyán, que é o primeiro passo. Conheço algumas coisas que podem ser permitidas para 

essa etapa, participo de alguns fundamentos permitidos, pois existem divisões e 

hierarquias onde só podem participar Iaô15, Pais e Mães de Santo. No meu caso, por ser 

abiyán tem alguns limites. 

Minha pretensão dentro do Candomblé é “fazer o santo”16, me tornar uma iaô, 

cumprir meus sete anos. Dentro da Umbanda já sou batizada. Vou ficar nas duas 

religiões porque a minha casa agrega ambas.  

 

Como você expressa sua religiosidade fora do terreiro? No Candomblé tem a questão 

dos preceitos, já chegou a sofrer alguma intolerância por conta da vestimenta? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Em termos de intolerância dentro do meu espaço de 

trabalho, com os meus colegas nunca, todos entenderam perfeitamente. Por vezes, eu 

cumpri preceitos, após limpezas que costumam utilizar “contregum”17, já sofri alguns 

olhares, até mesmo por ser algo desconhecido para muitas pessoas, mas quem identifica 

o que é manda alguns olhares meio tortos, no caso dos clientes. 

O contregum é feito da palha da costa, uma cordinha que utilizamos após fazer 

algum tipo de fundamento de limpeza. Colocamos por um período, uns dias dados pelo 

Pai de Santo. Usamos para afastar. 

Uma vez estava vestida com roupa da religião, pois acontecia um fundamento na 

casa do meu avô de santo, que é o Pai Marcos, e fui até a padaria. Quando retornei sofri 

intolerância de um vizinho que morava na mesma rua do terreiro. Ele gritou de bem 

longe: ''Sai!'' Tipo expulsando, sabe? ''Olha aí o demônio passando!''. Ele demoniza as 

pessoas com palavras assim, sendo que para quem é candomblecista nem se quer 

acreditamos, pois o demônio é uma figura do cristão. Na religião católica que existe, 

 
15  Quem já passou pelo processo de iniciação no Candomblé. As recém-iniciadas eram chamadas de Iaô, 
mas com o passar do tempo, essas designações reservadas às mulheres passaram também a ser usadas 
para os iniciados masculinos” (PRANDI, 2000). 

16 Quando o afrorreligioso faz a feitura, ou seja, passa pelo processo de iniciação no Candomblé. 
17 Geralmente usado no Candomblé e Umbanda, é um amuleto religioso de proteção, feito de palha. 



 125 

para o candomblecista não. No momento, me senti sem ação, apenas continuei. Quando 

cheguei no barracão do meu avô, contei para minha mãe e ela conversou comigo, me 

disse que mais cedo ou mais tarde iríamos passar por coisas assim. 

Neste dia senti vontade de chorar. Eu jamais pensei em desistir daquilo que 

acredito, do que me traz alegria, do que é felicidade para mim. Me senti chateada por 

aquele homem falar algo, pois nem me conhece. Tenho certeza de que nenhum dos 

meus familiares de santo da casa do meu avô, ninguém foi na casa dele chamar ou 

ofender. Era 8h da manhã. Já pensou que tu tá passando este horário na rua e uma 

pessoa já tá te xingando, por causa da tua fé, daquilo que tu acredita? 

As pessoas que não têm conhecimento, que olham de uma forma diferente, 

acabam sempre julgando, dizendo algo que não é verdade, olhando com olhares 

maldosos, achando que tudo é feitiçaria, macumbaria como alguns dizem. Para dar um 

fim, essas pessoas precisam ter um conhecimento da religião. Pois assim como é 

explicado o evangélico, o catolicismo, os mórmons, por que não explicar sobre a cultura 

e as religiões afros? Sobre a Umbanda? Mas, sabemos que tem aquelas que se permitem 

ouvir, outras não. Entendo assim, como tem espaço para todas essas outras, deveria ter 

mais voz para gente também. 

Já me questionaram sobre as guias e contas de Orixás. Me perguntaram o motivo 

de usar aquilo, novamente citaram: ''Por que tu está usando esse negócio de 

macumba?''. Respondi: é o que eu acredito. É a minha fé. É minha religião! Nós da 

religião nos sentimos incomodados, nos sentimos mal, quando sabemos da verdade. Até 

mesmo porque a nossa religião não vai na porta de ninguém bater para chamar para 

dentro do terreiro, não andamos nos ônibus chamando para uma gira18, não ficamos 

chamando para o Candomblé, para a casa de axé. Respeitamos, mas acaba que somos 

vistos por mal-educado porque as pessoas falam sem saber. 

Como a maioria das crianças, fui batizada na igreja católica, mas depois de um 

tempo cheguei a conhecer a igreja batista, cheguei a ser batizada na igreja dos 

mórmons. Me permitir conhecer um dia a messiânica, fui também na Assembleia de 

Deus. Porque assim, sempre estive aberta a conhecer as igrejas dos meus amigos, nunca 

 
18  Ritual sagrado com pontos e danças, em que as entidades se manifestam nos médiuns. 
 



 126 

critiquei nenhuma, mas quando cheguei a convidar esses mesmos amigos para conhecer 

o terreiro, tive uma resposta negativa. 

Fui até a igreja universal, mas nunca me senti completa, porque vi muitas pessoas 

falando coisas e agindo de outra forma. Não estou julgando, pois existem pessoas 

erradas em todo lugar, mas vi pastor pregando uma coisa e fazendo outra, vi gente de 

dentro da igreja que eu frequentava, que lá pregava amor, união e tudo, mas fora 

sabíamos como se portava. São coisas que vão nos desacreditando. 

 

Para você, o que é intolerância ou preconceito religioso? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: A intolerância religiosa é alguém que tem um preconceito 

daquilo que não sabe, que nunca se permitiu ver ou conhecer. Já julga ou fala sem saber. 

A pessoa que não tem o respeito pela religião do próximo. Julga de uma forma, sem 

parar para perceber que ela acha que é errado pode guardar para si, que aquela outra 

fé faz bem para uma outra pessoa. 

 

O que é o Candomblé para você? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Quando conheci o Candomblé costumo dizer que não sabia 

que podia existir um amor tão grande como eu sinto pelo meu Orixá. É um amor que é 

maior que tudo, não sei explicar a dimensão, foi um sentimento construído. 

No Candomblé, coisas que para muitas pessoas são mínimas, pra mim é tudo, 

pois tudo é natureza e Orixá é natureza! O ar, as águas, o vento, tudo tem um porquê 

na nossa vida.  

No mundo em que vivemos hoje, com tantas doenças e corações ruins, ainda 

estou viva e conseguindo ver meus sobrinhos crescerem. Pra mim, isso é o amor, é o 

Orixá na minha vida. O que é Deus pra mim, na minha religião é Olorum19. Se não tivesse 

encontrado esse Deus na minha religião, com certeza eu não estava nela. 

Sou filha do Orixá Omolu. Muitos dizem que ele rege os cemitérios, guarda as 

almas das pessoas que partem deste mundo, o dono da calunga pequena. Existem 

muitas histórias, como a de que ele era filho de Nanã20, a Orixá mais velha, que veio do 

 
19  No Candomblé, cultua-se como ser superior ‘Olorum’, conhecido como senhor do céu, o onipotente e 
eterno. É uma divindade suprema que não tem representação material (CRUZ, 1994). 

20  Orixá mais velha do panteão, a senhora da lama do fundo das águas (PRANDI, 1996) 



 127 

barro, que ela teria abandonado e Iemanjá21 o pegou e cuidou como filho. Sou de Omolu 

com Iemanjá. 

O Candomblé e a Umbanda são dedicação. Você tem que se dedicar a conhecer 

as ervas que fazem remédio, que fazem um banho, uma reza. Tudo tem que ter 

dedicação. Você precisa tirar dúvidas com os mais velhos. 

 

Conte-me um momento marcante dentro do Candomblé? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Existem muitos momentos marcantes, como a iniciação dos 

meus irmãos, a obrigação da minha Mãe de Santo e meu primeiro obi22, que foi dado 

pela minha Mãe com a presença dos meus Pais Pequenos. Naquele momento, quando 

você tá dentro de um quartinho, mil coisas passam pela sua cabeça. Eu só sabia 

agradecer todo o amor que os Orixás me fizeram descobrir. 

Na obrigação de sete anos da minha mãe, ela virou na segunda Orixá dela, que é 

Iemanjá. Eu tomei benção dela, abracei. Não sei explicar, mas o abraço do Orixá acalma, 

acalenta qualquer dor. O abraço dado por Iemanjá foi um dos mais acolhedores que tive 

em toda a minha vida, foi especial. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A narrativa de Fabielle Ferreira Cavalcante reforça o papel da oralidade como 

documento histórico e social. O relato é testemunho das complexidades que envolvem 

a identidade afrorreligiosa na Amazônia. Além da conexão com a ancestralidade, 

refletida na autodescoberta do legado de seu avô carnal na Pajelança, o relato 

personifica o enfrentamento ao racismo religioso em Macapá, expondo que a 

intolerância opera em diferentes escalas: desde o ambiente de trabalho, em que o uso 

do contraegum gera estigmatização, até o espaço público, com a violência verbal. 

O "chamado dos Orixás" na vida da entrevistada representa mais que escolha 

espiritual, sendo também contraponto à hegemonia religiosa dominante. Além disso, a 

 
21  Rainha e mãe da maioria dos orixás, costuma ser relacionada à feminilidade e maternidade. É 
geralmente representada pela figura de uma sereia (PRANDI, 1996). 

22 Ritual sagrado para comunicação com os Orixás. 



 128 

trajetória de Fabielle reafirma que as religiões do Candomblé e a Umbanda resistem e 

se reafirmam cotidianamente. 

Por fim, esta entrevista foi fundamental para a construção de uma seção da 

monografia "Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre 

racismo e intolerância religiosa em Macapá", apresentada à Especialização em Estudos 

Culturais e Políticas Públicas da Unifap. 

Agradecemos à abiyán Fabielle Cavalcante e ao Ilê Asé Baba Alaremi por 

permitirem que esta pesquisa acadêmica se transformasse em registro de preservação 

da memória do axé no Amapá. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARBOSA JR, Ademir. O livro essencial da Umbanda. São Paulo, Universo dos livros, 
2014.  
 
CRUZ. I. C. F. da. As religiões afro-brasileiras: subsídios para o estudo da angustia 
espiritual. Rev. Esc.Enf.USP , v. 28, n.2, p. 125-36, ago. 1994. 
 
FERRETTI, Mundicarmo. Encantados e encantarias no folclore brasileiro. Apresentado 
no VI Seminário de Ações Integradas em Folclore. São Paulo, 2008.  
 
LODY, R. Candomblé religião e resistência cultural. São Paulo: Àtica, 1987.  
 
PRANDI, Reginaldo. De Africano a Afro-brasileiro: etnia, identidade, religião. Revista 
USP, São Paulo, n.46, p. 52-65, junho/agosto 2000. 
 
PRANDI, Reginaldo. Herdeiras do Axé: Sociologia das religiões afro-brasileiras. São 
Paulo, Ed. Huncitec, 1996. 
 
SANTOS, A.P. Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre 
racismo e intolerância religiosa em Macapá. Monografia. Especialização em Estudos 
Culturais e Políticas Públicas, Universidade Federal do Amapá - Unifap, Macapá, 2022. 
 


