QUANDO OS ORIXAS CHAMAM: ENTREVISTA COM
A ABIYAN FABIELLE CAVALCANTE SOBRE SUA
VIVENCIA RELIGIOSA NO CANDOMBLE
AMAPAENSE

CUANDO LOS ORISHAS LLAMAN: UNA
ENTREVISTA CON ABIYAN FABIELLE
CAVALCANTE SOBRE SU EXPERIENCIA
RELIGIOSA EN EL CANDOMBLE DE AMAPA

WHEN THE ORISHAS CALL: AN INTERVIEW
WITH ABIYAN FABIELLE CAVALCANTE
ABOUT HER RELIGIOUS EXPERIENCE IN
THE CANDOMBLE OF AMAPA

Aline Paiva dos Santos
alinepaivasnts@gmail.com
David Junior de Souza Silva

davi_rosendo@live.com

120



RESUMO

Esta entrevista apresenta a trajetdria da abiyan! Fabielle Cavalcante, do 1162 Asé Baba
Alaremi3. O relato foca na devogdo a seu Pai Omolu?®, Orixd®> que rege sua cabeca, e 0
encontro com o Candomblé®. A entrevista evidencia como a vivéncia religiosa constitui
ferramenta de afirmacgdo identitaria e integra a pesquisa Axé e resisténcia: narrativas
das comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerancia religiosa em Macap3,
desenvolvida na Especializagdo em Estudos Culturais e Politicas Publicas, da
Universidade Federal do Amapa (Unifap).

Palavras-chave: Racismo Religioso; Intolerancia Religiosa; Candomblé.

RESUMEN

Esta entrevista presenta la trayectoria de abiyan Fabielle Cavalcante, de I|é Asé Baba
Alaremi. El relato se centra en su devocidn a su padre Omolu, el orisha que gobierna su
cabeza, y su encuentro con el candomblé. La entrevista destaca cdmo la experiencia
religiosa constituye una herramienta para la afirmacion de la identidad y forma parte de
lainvestigacion "Axé y resistencia: narrativas de comunidades africanas sobre el racismo
y la intolerancia religiosa en Macapa", desarrollada en el marco de la Especializacion en
Estudios Culturales y Politicas Publicas de la Universidad Federal de Amapa (Unifap).

Palabras clave: Racismo religioso; Intolerancia religiosa; Candomblé.

ABSTRACT

This interview presents the trajectory of abiyan Fabielle Cavalcante, from IIé Asé Baba
Alaremi. The account focuses on her devotion to her Father Omolu, the Orisha who
governs her head, and her encounter with Candomblé. The interview highlights how
religious experience constitutes a tool for identity affirmation and is part of the research
"Axé and resistance: narratives of African-based communities on racism and religious
intolerance in Macapa," developed within the Specialization in Cultural Studies and
Public Policies at the Federal University of Amapa (Unifap).

! Termo em ioruba para o religioso que inicia a caminhada no Candomblé, que antecede a iniciag3o.

2 £ uma palavra em iorubd que significa casa. No Candomblé, remete ao espago sagrado para cultuar os
Orixas.

3 Terreiro de Candomblé do Ketu e Umbanda, localizado na Zona Norte de Macapd, no Amapa. Dirigido
pela lalorixa Baba Alaremi, Josivane Martins da Cruz.

4 Também conhecido como QbalGwaiye, na sua manifestagio na forma mais nova. E uma divindade
associada a todo tipo de mal fisico e suas curas, além de ser correlacionado aos cemitérios, solos e
subsolos (PRANDI, 1996)

® Orixas s3o deuses das religides de matriz africana. Governam o mundo e os seres humanos, mas também
sdo partes do mundo, como elementos da natureza, ancestrais e possuem aspectos da personalidade
humana (CRUZ. 1994).

6 Religido afro-brasileira que cultua os Orixas. A tradi¢do cultural foi trazida ao Brasil pelos povos iorubds,
jejes (fon ou mina) e bantos, originarios da Nigéria, Benin e sul da Africa (LODY, 1987)

121



Keywords: Religious Racism; Religious Intolerance; Candomblé.

APRESENTACAO

Fabielle Ferreira Cavalcante é abiyan do |lé Asé Baba Alaremi, localizado na Zona
Norte de Macapd, no Amapa. Sua conexao com as religides de matriz africana antecede
seu nascimento, embora as raizes que a levariam ao caminho dos Orixas tenham se
revelado apenas na vida adulta, quando descobriu ter herdado de seu avd carnal a
proximidade com o mundo dos encantados’.

Filha de santo da lalorixa Baba Alaremi, Josivane Martins, Fabielle conheceu o
terreiro por intermédio da entidade Dona Ciganinha da Sandélia de Pau®, da Umbanda®,
ao buscar auxilio espiritual para questdes de saude familiar. A partir desse acolhimento
e seguindo o conselho da Cigana, aprofundou-se no universo das religides de matriz
africana.

Nos primeiros anos dentro do Candomblé, Fabielle conta com trajetdria marcada
na ancestralidade e devocgdo a seu Pai Omolu, regente de sua cabeca, protetor e senhor
de seus caminhos. Nesta entrevista, ela relata os desafios de afirmar sua identidade
religiosa em espagos publicos e no ambiente profissional de atendimento ao publico,
onde a exposicdo de seus fios de conta, roupa branca, frequentemente desperta olhares
estigmatizantes.

O didlogo foi registrado em 11 de fevereiro de 2022, na residéncia da
entrevistada, garantindo ambiente de acolhimento para o relato de suas experiéncias.
Metodologicamente, a pesquisa de campo utilizou entrevista semiestruturada com
roteiro definido, integrando a monografia "Axé e resisténcia: narrativas das
comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerancia religiosa em Macapa", da

Especializagdo em Estudos Culturais e Politicas Publicas da Universidade Federal do

7 S50 seres que viveram ha muito tempo atras e desapareceram ao adentrarem no Portal da Encantaria.
Essas entidades espirituais podem ser voduns, nobres europeus, caboclos ou indigenas, que moram
“acima da Terra e abaixo do céu”, geralmente em lugares afastados das populagdes humanas (FERRETTI,
2008).

8 Entidade da Umbanda, pombagira da linha das ciganas.

° Religido afro-brasileira que se baseia na comunicacdo com espiritos que manifestam por meio de
incorporagdes. Umbanda significa “luz divina” ou “conjunto das leis divinas” (BARBOSA JR, 2014).

122



Amapa (Unifap). A andlise dos dados refor¢a que a discriminagdo religiosa é uma
realidade na vida dos afrorreligiosos amapaenses, ja que todos os colaboradores da

pesquisa vivenciaram, em algum nivel, situa¢des de preconceito religioso.

Qual foi seu primeiro contato com as religioes de matriz africana?

Abiyan Fabielle Cavalcante: De matriz africana, foi através da casa da Mae Josi, que fui
conhecer mais do Candomblé e Umbanda. Até entdo, na minha visdo as duas religides
eram uma sd. Como Filha de Santo, estou had quatro anos como abiyan da casa. Mas, eu
ja a conhecia antes, ha uns seis anos, o terreiro dela. Me tornei Filha de Santo da casa
por meio de uma entidade dela, conhecida como a dona Cigana da Sandalinha de Pau.
Com esse contato que tinha sempre com a Cigana, acabou que tive uma conversa, me
permiti conhecer mais vezes.

Fui uma vez conhecer o Candomblé em uma Casa de Axé*°, no Pai Marcos'?, que
€ o Pai de Santo da minha Mae e meu avo. Fui visitando aos poucos, gostei e percebi
que era um lugar que me identificava. Fiz uma adaptagao, pois no inicio estranhei um
pouco porgue muitas coisas nunca haviam visto. Hoje em dia sou muito feliz onde estou.

Eu conheci a entidade através de uma conhecida, que tinha comentado que a
Cigana da Mae Josi jogava cartas e ndo errava. Joguei para conhecer, por questdes de
salude minha e acabei me apaixonando pela Cigana, que é maravilhosa. Tudo que a
Cigana sempre jogou... desconheco alguém que tenha jogado cartas e tenha dado
errado. Tudo que ela falou sempre se cumpriu. Com a Cigana conheci a religido, fui
buscando, fui ficando e estou ai hoje em dia.

Além disso, o meu avo carnal era de Pena e Maraca'?, de Umbanda. Mas, ele deu
um tempo de trabalhar com os caboclos!® e encantados quando veio do interior pra c3,
do Guaraja para cidade de Macapa. Quando fui me entender por gente, pois era muito
crianca e essa é uma histdria que a minha mde me contou, meu avod vivia rezando,

benzendo!* criangas, puxando. Ja fui entender toda histéria do meu avé depois que ele

105in6nimo de terreiro.
11 Babalorixd Marcos José Ribeiro dos Santos, sacerdote de matriz africana do I1é Asé Ibi Olufoni.

12 Também conhecida como Pajelanca.

13 Entidades espirituais da Umbanda.
14 pratica religiosa de cura e protecio.

123



faleceu, quando me tornei adulta, que fui ver que era de Pena e Maraca, Umbanda, que
recebia os encantados, que tinha trabalhos bonitos no interior.

No terreiro da Mae Josi estou em fase de aprendizado, o que chamamos de
abiyan, que é o primeiro passo. Conhego algumas coisas que podem ser permitidas para
essa etapa, participo de alguns fundamentos permitidos, pois existem divisdes e
hierarquias onde sé podem participar 1ad'>, Pais e M3es de Santo. No meu caso, por ser
abiyan tem alguns limites.

Minha pretensdo dentro do Candomblé é “fazer o santo”'®, me tornar uma iad,
cumprir meus sete anos. Dentro da Umbanda ja sou batizada. Vou ficar nas duas

religides porque a minha casa agrega ambas.

Como vocé expressa sua religiosidade fora do terreiro? No Candomblé tem a questao
dos preceitos, ja chegou a sofrer alguma intolerancia por conta da vestimenta?
Abiyan Fabielle Cavalcante: Em termos de intolerdancia dentro do meu espaco de
trabalho, com os meus colegas nunca, todos entenderam perfeitamente. Por vezes, eu
cumpri preceitos, apos limpezas que costumam utilizar “contregum”?’, ja sofri alguns
olhares, até mesmo por ser algo desconhecido para muitas pessoas, mas quem identifica
0 que é manda alguns olhares meio tortos, no caso dos clientes.

O contregum é feito da palha da costa, uma cordinha que utilizamos apos fazer
algum tipo de fundamento de limpeza. Colocamos por um periodo, uns dias dados pelo
Pai de Santo. Usamos para afastar.

Uma vez estava vestida com roupa da religido, pois acontecia um fundamento na
casa do meu avo de santo, que é o Pai Marcos, e fui até a padaria. Quando retornei sofri
intolerancia de um vizinho que morava na mesma rua do terreiro. Ele gritou de bem
longe: "Sai!" Tipo expulsando, sabe? "Olha ai o demdnio passando!". Ele demoniza as
pessoas com palavras assim, sendo que para quem é candomblecista nem se quer

acreditamos, pois o demodnio é uma figura do cristdo. Na religido catélica que existe,

15 Quem ja passou pelo processo de iniciacdo no Candomblé. As recém-iniciadas eram chamadas de 1ad,
mas com o passar do tempo, essas designagdes reservadas as mulheres passaram também a ser usadas
para os iniciados masculinos” (PRANDI, 2000).

16 Quando o afrorreligioso faz a feitura, ou seja, passa pelo processo de iniciagdo no Candomblé.

17 Geralmente usado no Candomblé e Umbanda, é um amuleto religioso de proteg3o, feito de palha.

124



para o candomblecista ndo. No momento, me senti sem agao, apenas continuei. Quando
cheguei no barracdo do meu avo, contei para minha mae e ela conversou comigo, me
disse que mais cedo ou mais tarde iriamos passar por coisas assim.

Neste dia senti vontade de chorar. Eu jamais pensei em desistir daquilo que
acredito, do que me traz alegria, do que é felicidade para mim. Me senti chateada por
aquele homem falar algo, pois nem me conhece. Tenho certeza de que nenhum dos
meus familiares de santo da casa do meu avd, ninguém foi na casa dele chamar ou
ofender. Era 8h da manha. Ja pensou que tu td passando este horario na rua e uma
pessoa ja ta te xingando, por causa da tua fé, daquilo que tu acredita?

As pessoas que nao tém conhecimento, que olham de uma forma diferente,
acabam sempre julgando, dizendo algo que nao é verdade, olhando com olhares
maldosos, achando que tudo é feiticaria, macumbaria como alguns dizem. Para dar um
fim, essas pessoas precisam ter um conhecimento da religido. Pois assim como é
explicado o evangélico, o catolicismo, os mdérmons, por que nao explicar sobre a cultura
e as religides afros? Sobre a Umbanda? Mas, sabemos que tem aquelas que se permitem
ouvir, outras ndo. Entendo assim, como tem espago para todas essas outras, deveria ter
mais voz para gente também.

Ja me questionaram sobre as guias e contas de Orixds. Me perguntaram o motivo
de usar aquilo, novamente citaram: "Por que tu esta usando esse negdcio de
macumba?". Respondi: é o que eu acredito. E a minha fé. E minha religido! Nés da
religido nos sentimos incomodados, nos sentimos mal, quando sabemos da verdade. Até
mesmo porgue a nossa religido ndo vai na porta de ninguém bater para chamar para
dentro do terreiro, ndo andamos nos dnibus chamando para uma gira'8, n3o ficamos
chamando para o Candomblé, para a casa de axé. Respeitamos, mas acaba que somos
vistos por mal-educado porque as pessoas falam sem saber.

Como a maioria das criancas, fui batizada na igreja catdlica, mas depois de um
tempo cheguei a conhecer a igreja batista, cheguei a ser batizada na igreja dos
mormons. Me permitir conhecer um dia a messianica, fui também na Assembleia de

Deus. Porque assim, sempre estive aberta a conhecer as igrejas dos meus amigos, nunca

18 Ritual sagrado com pontos e dancas, em que as entidades se manifestam nos médiuns.

125



critiguei nenhuma, mas quando cheguei a convidar esses mesmos amigos para conhecer
o terreiro, tive uma resposta negativa.

Fui até aigreja universal, mas nunca me senti completa, porque vi muitas pessoas
falando coisas e agindo de outra forma. Nao estou julgando, pois existem pessoas
erradas em todo lugar, mas vi pastor pregando uma coisa e fazendo outra, vi gente de
dentro da igreja que eu frequentava, que |3 pregava amor, unido e tudo, mas fora

sabiamos como se portava. S3o coisas que vao nos desacreditando.

Para vocé, o que é intolerancia ou preconceito religioso?

Abiyan Fabielle Cavalcante: A intolerancia religiosa é alguém que tem um preconceito
daquilo que ndo sabe, que nunca se permitiu ver ou conhecer. Ja julga ou fala sem saber.
A pessoa que ndo tem o respeito pela religido do préximo. Julga de uma forma, sem
parar para perceber que ela acha que é errado pode guardar para si, que aquela outra

fé faz bem para uma outra pessoa.

O que é o Candomblé para vocé?

Abiyan Fabielle Cavalcante: Quando conheci o Candomblé costumo dizer que ndo sabia
que podia existir um amor t3o grande como eu sinto pelo meu Orixa. E um amor que é
maior que tudo, ndo sei explicar a dimensdo, foi um sentimento construido.

No Candomblé, coisas que para muitas pessoas sao minimas, pra mim é tudo,
pois tudo é natureza e Orixa é natureza! O ar, as aguas, o vento, tudo tem um porqué
na nossa vida.

No mundo em que vivemos hoje, com tantas doengas e coragdes ruins, ainda
estou viva e conseguindo ver meus sobrinhos crescerem. Pra mim, isso é o amor, é o
Orixa na minha vida. O que é Deus pra mim, na minha religido é Olorum?°. Se n3o tivesse
encontrado esse Deus na minha religido, com certeza eu ndo estava nela.

Sou filha do Orixa Omolu. Muitos dizem que ele rege os cemitérios, guarda as
almas das pessoas que partem deste mundo, o dono da calunga pequena. Existem

muitas histdrias, como a de que ele era filho de Nand?°, a Orixd mais velha, que veio do

1% No Candomblé, cultua-se como ser superior ‘Olorum’, conhecido como senhor do céu, o onipotente e
eterno. E uma divindade suprema que n3o tem representacdo material (CRUZ, 1994).
20 Orixa mais velha do pante3o, a senhora da lama do fundo das 4guas (PRANDI, 1996)

126



barro, que ela teria abandonado e lemanja?! o pegou e cuidou como filho. Sou de Omolu
com lemanja.

O Candomblé e a Umbanda sdo dedicacao. Vocé tem que se dedicar a conhecer
as ervas que fazem remédio, que fazem um banho, uma reza. Tudo tem que ter

dedicagdo. Vocé precisa tirar ddvidas com os mais velhos.

Conte-me um momento marcante dentro do Candomblé?
Abiyan Fabielle Cavalcante: Existem muitos momentos marcantes, como a iniciagao dos
meus irm3os, a obrigacdo da minha M&e de Santo e meu primeiro obi??, que foi dado
pela minha Mde com a presenga dos meus Pais Pequenos. Naquele momento, quando
vocé ta dentro de um quartinho, mil coisas passam pela sua cabeca. Eu sé sabia
agradecer todo o amor que os Orixas me fizeram descobrir.

Na obrigacao de sete anos da minha mae, ela virou na segunda Orixa dela, que é
lemanja. Eu tomei bengao dela, abracei. Nao sei explicar, mas o abrago do Orixa acalma,
acalenta qualquer dor. O abrago dado por lemanja foi um dos mais acolhedores que tive

em toda a minha vida, foi especial.

CONSIDERAGOES FINAIS

A narrativa de Fabielle Ferreira Cavalcante reforga o papel da oralidade como
documento historico e social. O relato é testemunho das complexidades que envolvem
a identidade afrorreligiosa na Amazobnia. Além da conexdo com a ancestralidade,
refletida na autodescoberta do legado de seu avO carnal na Pajelanga, o relato
personifica o enfrentamento ao racismo religioso em Macapa, expondo que a
intolerancia opera em diferentes escalas: desde o ambiente de trabalho, em que o uso
do contraegum gera estigmatizacao, até o espaco publico, com a violéncia verbal.

O "chamado dos Orixas" na vida da entrevistada representa mais que escolha

espiritual, sendo também contraponto a hegemonia religiosa dominante. Além disso, a

2! Rainha e m3e da maioria dos orixas, costuma ser relacionada a feminilidade e maternidade. E
geralmente representada pela figura de uma sereia (PRANDI, 1996).
22 Ritual sagrado para comunicagdo com os Orixas.

127



trajetdria de Fabielle reafirma que as religides do Candomblé e a Umbanda resistem e
se reafirmam cotidianamente.

Por fim, esta entrevista foi fundamental para a constru¢cdo de uma secao da
monografia "Axé e resisténcia: narrativas das comunidades de matriz africana sobre
racismo e intolerancia religiosa em Macapa", apresentada a Especializagao em Estudos
Culturais e Politicas Publicas da Unifap.

Agradecemos a abiyan Fabielle Cavalcante e ao Ilé Asé Baba Alaremi por
permitirem que esta pesquisa académica se transformasse em registro de preservagao

da meméria do axé no Amapa.
REFERENCIAS
BARBOSA JR, Ademir. O livro essencial da Umbanda. S3o Paulo, Universo dos livros,

2014.

CRUZ. I. C. F. da. As religides afro-brasileiras: subsidios para o estudo da angustia
espiritual. Rev. Esc.Enf.USP, v. 28, n.2, p. 125-36, ago. 1994.

FERRETTI, Mundicarmo. Encantados e encantarias no folclore brasileiro. Apresentado
no VI Semindrio de A¢Ges Integradas em Folclore. Sdo Paulo, 2008.

LODY, R. Candomblé religido e resisténcia cultural. S3o Paulo: Atica, 1987.

PRANDI, Reginaldo. De Africano a Afro-brasileiro: etnia, identidade, religido. Revista
USP, Sdo Paulo, n.46, p. 52-65, junho/agosto 2000.

PRANDI, Reginaldo. Herdeiras do Axé: Sociologia das religides afro-brasileiras. Sao
Paulo, Ed. Huncitec, 1996.

SANTOS, A.P. Axé e resisténcia: narrativas das comunidades de matriz africana sobre

racismo e intolerancia religiosa em Macapa. Monografia. Especializagdao em Estudos
Culturais e Politicas Publicas, Universidade Federal do Amapa - Unifap, Macapa, 2022.

128



