
 
 

 
 

 

1 

EXPEDIENTE 
Revista Encanterias 

A "Revista Encanterias" é uma iniciativa acadêmico-científica do Grupo de Pesquisa 
Experiências e Dissidências nas Artes Visuais/CNPq, da Universidade Federal do Amapá. 
Focada em interseções entre arte, arte/educação e cultura, promove dinâmicas 
decoloniais e vozes dissidentes na América Latina. Aceita contribuições em português, 
espanhol, inglês e línguas indígenas, abordando temas como gênero, raça e classe. 
Publica artigos teóricos e práticos, ensaios visuais e audiovisuais, depoimentos verbo-
visuais, ensaios poéticos, entrevistas e traduções. Com edições semestrais e fluxo 
contínuo de contribuições, incentiva a reflexão crítica e a inovação metodológica e 
expressiva, promovendo reflexões inclusivas e diversificadas. 

Universidade Federal do Amapá – UNIFAP Reitor 
Prof. Dr. Júlio César Sá de Oliveira 

Departamento de Letras e Artes - DEPLA 
Programa de Pós-Graduação Interdisciplinar – Mestrado Profissional em Estudos de 
Cultura e Política - PPCULT 

Equipe Editorial 

Editor gerente 
Prof. Dr. Fábio Wosniak 

Editora Associada 
Profa. Dra. Vanessa Freitag 

Editores assistentes 
Prof. Dr. Emilliano Alves de Freitas Nogueira 
Profa. Ma. Larissa Rachel Gomes Silva  
Dra. Mônica Lóss dos Santos 

Conselho científico 

Nacional 

Dr. Alcidesio Silva Junior, UFPB - PB/Brasil Dr. 
Alexandre Bispo, USP - SP/Brasil 
Dra. Alessandra Simões Paiva, UFSB - BA/Brasil Dra. Ana 
Mae Barbosa, USP/AMB - SP/Brasil 
Dr. Daniel Bruno Momoli, UFPeL - RS/Brasil 
Dr. Fábio José Rodrigues da Costa, URCA - CE/Brasil 
Dra. Fabiana Souto Lima Vidal, COLEGIO DE APLICACAO - CAP/UFPE - RE/Brasil 
Dra. Flávia Pedrosa Vasconcelos, UFSM - RS/Brasil 



2 

Dra. Jociele Lampert, UDESC - SC/Brasil 
Dra. Luciana Borre Nunes, UFPE/UFPB - PE/Brasil 
Dra. Maria das Vitórias Negreiros do Amaral, UFPE/UFPB - PE/Brasil Dr. Mário 
de Andrade (remover se for citação e não participante) 
Dra. Mirian Celeste Martins, UPM - SP/Brasil Dra. 
Naiara Paula Eugenio, UFRRJ - RJ/Brasil 
Dra. Rosangela Marques de Britto, UFPA - PA/Brasil Dra. 
Silvia Carla Marques Costa, UNIFAP - AP/Brasil 
Dra. Susana Rangel Vieira da Cunha, UFRGS - RS/Brasil Dra. 
Tharciana Goulart da Silva, UDESC - SC/Brasil 
Dr. Valter Frank Mesquita Lopes, UFAM - AM/Brasil 
Dra. Vanessa Raquel Lambert de Souza, UFJF - MG/Brasil 

Internacional 

Dra. Cecília Gabriela Fuentes Urtaza, Universidad de Guanajuato, Campus León. León, 
Guanajuato, México 
Dr. Felipe Rivas San Martín, Universitat Politècnica de València (UPV)/Chile Dra. 
Glòria Jové, Universitat de Lleida - ES 
Dra. Guadalupe de la Cruz Aguilar Salmerón, Universidad de Guanajuato, Campus 
León. León, Guanajuato, México 
Dr. Mario Dominguez Mogrovejo, Escuela Nacional Superior Autónoma de Bellas 
Artes del Perú 
Dr. Pedro Pablo Gómez Moreno, Universidad Distrital Francisco Jose de Caldas, 
Bogota, Colombia, FACULTAD DE ARTES-ASAB 
Dra. Pinar Yoldas, University Of California San Diego - USA Dr. 
Ricard Huerta, Catedràtic Universitat de València, ES 

Revisão 
Profa. Ma. Larissa Rachel Gomes Silva 
Profa. Dra. Mônica Lóss dos Santos 

Pareceristas Volume 2, ano 1, número 1. 

Ana Claudia Lopes de Assunção 
Andrea Luisa Frazao Silva 
Caio Netto dos Santos Érika 
Akemi Ozako 
Janaína Farias De Souza Ferreira Jorge 
André Paulino da Silva Lindinalva 
Barboza De Souza Luciana Martins 
Tavares de Lima Marcos Pereira 
Lamego Filho Marta Facco 
Raony Robson 



 
 

 
 

 

3 

Tharciana Goulart da Silva 
Vitor Bárbara Vedavato 
 
 
 
 
 
 
 
 
Contato Geral 
Universidade Federal do Amapá 
Rod. Josmar Chaves Pinto, km 02 - Jardim Marco Zero, Macapá - AP, 68903-
419 
revistaencanterias@gmail.com 
 
 
 

 
Dados Internacionais de Catalogação na Publicação (CIP) 

Biblioteca Central/UNIFAP-Macapá-AP 
 

Elaborado por Cristina Fernandes – CRB-2 / 1569 
_____________________________________________________________________________ 

Revista Encanterias / Universidade Federal do Amapá. – Macapá, AP: Editora da UNIFAP, 2025- 
v. 2, n. 1, dez/2025. 
 
Periódico semestral. 
 
 
1. Arte. 2. Cultura. 3. Arte/Educação. 4. Raça. I. Universidade Federal do Amapá. II. Revista 
Encanterias - Periódicos. 
 

                                                                           CDD:  23. ed. – 709 
_____________________________________________________________________________ 

mailto:revistaencanterias@gmail.com


 
 

 
 

5 

SUMÁRIO 
 

 

EDITORIAL ................................................................................................................. 6 

ANASTÁCIA, LIVRE: OCUPANDO O SILÊNCIO ATRAVÉS DA OCUPAÇÃO DO ESPAÇO 
PÚBLICO .................................................................................................................. 10 

ATRACAR NUM PORTO SEGURO: EROTISMO E TRANSGRESSÃO NA OBRA DE ALVIN 
BALTROP .................................................................................................................. 22 

CORPO-DEVOÇÃO: O CARÁTER PERFORMÁTICO, CULTURAL E ESPIRITUAL DA 
MÁSCARA DAN EM ROTIMI FANI-KAYODE ............................................................... 38 

ECOSSISTEMAS OBSCUROS: UMA PROPOSTA ESTÉTICA ........................................... 53 

INVENTÁRIO DE PLANTAS TINTÓREAS: UMA EXPERIÊNCIA ARTÍSTICA-PEDAGÓGICA-
CIENTÍFICA NO ENSINO SUPERIOR. ........................................................................... 67 

REFLEXÕES CULTURAIS: RADICALIZANDO OS SENTIDOS A PARTIR DAS AMAZÔNIAS 
AMAPAENSES .......................................................................................................... 84 

SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: ICONOGRAFIA E MATERNIDADE, IMPACTO E 
RECEPÇÃO NA SOCIEDADE. .................................................................................... 104 

QUANDO OS ORIXÁS CHAMAM: ENTREVISTA COM A ABIYÁN FABIELLE CAVALCANTE 
SOBRE SUA VIVÊNCIA RELIGIOSA NO CANDOMBLÉ AMAPAENSE ........................... 120 

POLÍTICAS DO FEITIÇO: APARIÇÃO COMO ARQUIVO DO SENSÍVEL ......................... 130 

O CORPO EM PERFORMANCE: A NATUREZA PARA A CONEXÃO COM O COSMOS ... 144 

 

 
 

 



 
 

 
 

6 

EDITORIAL 
Revista Encanterias, Volume 2, Número 1 (dezembro de 2025) 

 

A Revista Encanterias, periódico vinculado ao Grupo de Pesquisa Experiências e 

Dissidências nas Artes Visuais (CNPq/UNIFAP) e ao PPCULT/UNIFAP, apresenta sua 

segunda edição semestral. Esta publicação consolida-se como espaço acadêmico 

dedicado às intersecções entre arte, cultura e processos educativos, com ênfase em 

perspectivas decoloniais e produções latino-americanas. O volume reúne dez 

contribuições que investigam como as linguagens artísticas atuam na reconfiguração de 

identidades, na preservação da memória e no enfrentamento de silenciamentos 

históricos. Os artigos abrangem desde análises teóricas até registros de práticas 

artísticas, refletindo a pluralidade de vozes que compõem o cenário contemporâneo das 

artes visuais. 

O artigo "Anastácia, livre: ocupando o silêncio através da ocupação do espaço 

público", de autoria de Ana Carolina Vieira da Silva Pereira, examina a trajetória da 

imagem de Santa Anastácia como símbolo cultural e político, analisando a instalação 

"Monumento à Voz de Anastácia" (Yhuri Cruz, 2023) no Rio de Janeiro. A autora discute 

a ocupação do espaço público como estratégia para reparar lacunas arquivísticas, 

propondo a "fabulação crítica" como método de ressignificação histórica. Este trabalho 

oferece subsídios para discussões sobre arte urbana, memória e representação de 

grupos historicamente sub-representados. 

Em "Atracar num porto seguro: erotismo e transgressão na obra de Alvin 

Baltrop", João Pedro Brunetti dos Santos (UFSC) compara as fotografias da série Pier 

Photographs (1975-1986) de Alvin Baltrop com a obra Píer (2023) de Brendon Reis. O 

estudo aborda o erotismo como forma de resistência LGBTQIA+ nos espaços 

abandonados dos píeres nova-iorquinos, utilizando a filosofia de Georges Bataille para 

discutir transgressão sexual como ato político. Sua relevância reside na ampliação do 

debate sobre fotografia queer e espaços urbanos como arquivos de memória afetiva. 

 



 
 

 
 

7 

Jonathan Machado da Fonseca em "Corpo-devoção: o caráter performático, 

cultural e espiritual da máscara Dan em Rotimi Fani-Kayode", analisa a fotografia "Dan 

Mask" (1989) de Rotimi Fani-Kayode, explorando o uso ritualístico da máscara Gunye Ge 

na cultura Dan. Discute seu papel em ritos de iniciação masculina da sociedade Poro, 

onde a performance corporal manifesta o espírito Ge, transcendendo a identidade do 

portador. Aborda ainda as intersecções entre espiritualidade ancestral, performatidade 

de gênero e a ressignificação cultural na obra do artista.  

Em "ECOSSISTEMAS OBSCUROS: UMA PROPOSTA ESTÉTICA", Lilian 

Lacerda, propõe a colagem analógica como prática artística inspirada na ecologia 

obscura de Timothy Morton, questionando fronteiras humano/não-humano e 

promovendo uma ética estética para coexistir com os desafios ecológicos do 

Antropoceno. 

No artigo "Inventário de Plantas Tintóreas: Uma Experiência Artística-

Pedagógica-Científica no Ensino Superior", Vanessa Freitag apresenta pesquisa 

realizada em Guanajuato/México (abril-julho/2025) que identifica plantas tintórias 

através de inventário botânico e oficinas universitárias. Utilizando métodos de 

ebulição e imersão a frio em algodão cru, o estudo documentou dez espécies 

(detalhando quatro: Hibiscus sabdariffa, Phaseolus vulgaris, Eysenhardtia 

polystachya e Cuscuta ssp). A experiência integrou arte, ciência e pedagogia, 

promovendo consciência ambiental sobre corantes naturais e processos artesanais, 

com recomendações para ampliação do inventário e colaboração interdisciplinar. 

No trabalho "Reflexões Culturais: Radicalizando os Sentidos a partir das 

Amazônias Amapaenses", de Elenilda Silva de Moraes, Ivo Pantoja Medeiros, Paula 

Silva Brito, Os autores reinterpretam visualmente "A Liberdade Guiando o Povo" 

(1830), criando uma narrativa que celebra identidades amazônicas plurais 

(indígenas, ribeirinhas, infantis, queer) como resistência à homogeneização cultural. 

A imagem, identidade visual do III Colóquio da UNIFAP, fundamenta-se em cinco 

categorias analíticas decoloniais, afirmando modos próprios de ser, viver e aprender. 

O artigo "SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: ICONOGRAFIA E MATERNIDADE, 

IMPACTO E RECEPÇÃO NA SOCIEDADE", de Djalma Freitas de Andrade (UFRN), analisa 

cinco formas iconográficas de Sant’Ana — destacando a imagem "solitária" da paróquia 

de Campo Grande/RN — e como a Igreja construiu representações simbólicas da 



 
 

 
 

8 

maternidade ao longo da história, influenciando práticas culturais locais e o imaginário 

social, com base em autores como Mello e Souza, Pimentel dos Santos e Burke. 

Santos e Silva apresentam em "Quando os Orixás Chamam" a trajetória de 

Fabielle Cavalcante, abiyán do Ilê Asé Baba Alaremi (Macapá). A entrevista aborda 

sua devoção a Omolu, experiências de intolerância religiosa no espaço público e 

profissional, e como o Candomblé constitui afirmação identitária, integrando 

pesquisa sobre racismo religioso na Unifap. 

Em "Políticas do feitiço: aparição como arquivo do sensível", Liege Pereira dos 

Santos propõe o conceito de "aparição" como dispositivo simbólico contra regimes 

coloniais de visibilidade. A autora analisa obras de artistas como Rona Neves e Castiel 

Vitorino, articulando colonialidade do ver (Mignolo) e opacidade ética (Glissant). Este 

artigo apresenta um novo paradigma teórico para interpretar práticas artísticas que 

desafiam lógicas hegemônicas. 

Por fim, Luciana Valio, em "O corpo em performance: a natureza para a conexão 

com o cosmos", examina as performances A Cura da Terra (2022) e A Jardineira (2022), 

que integram corpo, natureza e espiritualidade. Com referenciais como Ailton Krenak e 

Eduardo Viveiros de Castro, a autora discute a reconexão ecológica através de rituais 

com sangue, sementes e tecelagem, oferecendo modelos de criação artística engajada 

com questões socioambientais. 

Esta edição da Revista Encanterias reafirma seu papel como plataforma de 

diálogo crítico sobre arte contemporânea. Os artigos demonstram como a produção 

visual pode intervir em debates urgentes – desde a reivindicação de memórias 

silenciadas até a reconfiguração de relações entre corpo e ambiente. Destaca-se a 

coerência temática entre os trabalhos: a arte como campo de insurgência simbólica, 

capaz de reativar saberes subalternos e propor novas epistemologias. 

Para estudantes de Artes Visuais, esta coletânea constitui um repertório valioso, 

pois conjuga rigor teórico com exemplos concretos de práticas artísticas aplicáveis em 

projetos extensionistas. A diversidade de abordagens – da análise iconográfica à 

experimentação performática – estimula reflexões sobre como a arte pode mediar 

processos educativos e comunitários. 

Agradecemos aos autores, pareceristas e à equipe editorial pelo compromisso 

com a excelência acadêmica. Convidamos os leitores a explorar estas contribuições, 



 
 

 
 

9 

certos de que fomentarão novas investigações e criações no vasto território das artes 

visuais. 

 

Equipe Editorial 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

10 

ANASTÁCIA, LIVRE: OCUPANDO O 

SILÊNCIO ATRAVÉS DA OCUPAÇÃO 

DO ESPAÇO PÚBLICO 

 

ANASTÁCIA, LIBRE: OCUPANDO 

IMAGINARIOS A TRAVÉS DE LA 

OCUPACIÓN DEL ESPACIO PÚBLICO 

 

ANASTÁCIA, FREE: OCCUPYING 

IMAGINARIES THROUGH THE OCCUPATION 

OF PUBLIC SPACE  

 

Ana Carolina Vieira da Silva Pereira 

anavvv23@gmail.com 

 

RESUMO 

Ao explorar a trajetória da imagem de Santa Anastácia – figura que transita entre o 
sagrado, o político e o cultural – e analisá-la à luz das questões raciais, religiosas e 
estéticas, compreendi mais profundamente os apagamentos históricos aos quais as 
mulheres negras foram submetidas, assim como os esforços contemporâneos de 
reimaginação e reparação visual. A escolha de projetar essa imagem em locais de ampla 
circulação popular intensifica sua potência, provocando o público a confrontar 
memórias, ausências e presenças. Neste artigo, busco compreender as diversas 



 
 

 
 

11 

camadas do silenciamento do arquivo, as dinâmicas de circulação visual religiosa e a 
ocupação de espaços públicos pela arte, presentes na construção do Monumento à Voz 
de Anastácia, de Yhuri Cruz, instalado na parede externa de uma galeria de arte. 

Palavras-chave: Arte de Rua; Arquivo; Visualidade; Espaço Público.   

 

RESUMEN 

Al explorar la trayectoria de la imagen de Santa Anastácia —una figura que abarca lo 
sagrado, lo político y lo cultural— y analizarla a la luz de cuestiones raciales, religiosas y 
estéticas, profundicé en la comprensión de las obstrucciones históricas a las que han 
sido sometidas las mujeres negras, así como de los esfuerzos contemporáneos de 
reimaginación y reparación visual. La decisión de proyectar esta imagen en lugares de 
amplia circulación popular intensifica su poder, incitando al público a confrontar 
recuerdos, ausencias y presencias. En este artículo, busco comprender las diversas capas 
del silenciamiento del archivo, la dinámica de la circulación visual religiosa y la ocupación 
de espacios públicos por el arte, presentes en la construcción del Monumento a la Voz 
de Anastácia de Yhuri Cruz, instalado en el muro exterior de una galería de arte.  

Palabras clave: Arte callejero; Archivo; Visualidad; Espacio público.   

  

ABSTRACT 

By exploring the trajectory of the image of Saint Anastácia—a figure that straddles the 
sacred, the political, and the cultural—and analyzing it in light of racial, religious, and 
aesthetic issues, I gained a deeper understanding of the historical erasures to which 
Black women have been subjected, as well as the contemporary efforts of reimagination 
and visual reparation. The choice to project this image in places of widespread popular 
circulation intensifies its power, provoking the public to confront memories, absences, 
and presences. In this article, I seek to understand the various layers of the silencing of 
the archive, the dynamics of religious visual circulation, and the occupation of public 
spaces by art, present in the construction of Yhuri Cruz's Monument to the Voice of 
Anastácia, installed on the exterior wall of an art gallery.  

Keywords: Street Art; Archive; Visuality; Public Space.   
 

INTRODUÇÃO 

 

 Durante a vigésima segunda edição do Congresso Brasileiro de Sociologia, tive a 
oportunidade de participar do minicurso Lendo imagens: uma mirada pela Sociologia da 
Arte, ministrado pelos professores Guilherme Marcondes dos Santos e Sabrina Marques 
Parracho Sant’Anna. Com uma carga horária reduzida – de apenas três horas ao longo 
de três dias –, a atividade teve como objetivo propor novas abordagens para o uso de 
imagens em pesquisas das Ciências Humanas, nos quais poderiam atuar como um 



 
 

 
 

12 

componente analítico, para além de mera ilustração. Na primeira aula, nos foi proposto 
um exercício: os professores apresentaram três imagens para que escolhêssemos uma 
e, a partir dela, elaborássemos um breve texto analítico e reflexivo. Uma dessas 
imagens, a que escolhi, era uma foto da instalação Monumento à Voz de Anastácia, de 
Yhuri Cruz (2023), localizada na Parede Gentil nº 29, d’A Gentil Carioca. A galeria de Arte 
Contemporânea situa-se em uma região movimentada da Sociedade de Amigos das 
Adjacências da Rua da Alfândega, popularmente conhecida como Saara, área comercial 
no coração da cidade do Rio de Janeiro. A obra, como se pode ver na imagem a seguir, 
encontra-se em via pública, cobrindo toda a lateral de um prédio de dois andares, à 
plena vista de quem circula pelo local.  

 

Figura 01 - instalação “Monumento à Voz de Anastácia” (2023) 

 

Fonte: Pedro Agilson (2023)1 

 

A imagem capturou minha atenção de imediato. Eu já conhecia a obra de Yhuri 
Cruz, assim como muitos. A releitura popular de Santa Anastácia tornou-se amplamente 
conhecida ao ocupar museus e estampar peças de vestuário, sobretudo após ser vestida 
pela cantora e compositora Linn da Quebrada (Lina Pereira) durante a vigésima primeira 
edição do reality show televisivo Big Brother Brasil. Minha única experiência pessoal 
anterior com essa imagem ocorreu em 2024, quando visitei o Centro Cultural Banco do 

 
1 Imagem retirada do site do projeto artístico editorial Celeste, disponível em: 
https://select.art.br/agenda/forrobodo/.  

https://select.art.br/agenda/forrobodo/


 
 

 
 

13 

Brasil (CCBB), em Belo Horizonte. O prédio histórico conta com diversas seções 
distribuídas em seu amplo espaço, organizadas a partir de um grande salão de entrada, 
onde há uma escadaria exuberante e centralizada. De encontro ao olhar de quem entra, 
havia dois grandes banners compondo o Monumento à Voz de Anastácia, que 
recepcionavam o público ao cobrir uma grande janela no centro do primeiro patamar 
da escadaria. O primeiro, acima, apresentava a imagem; o segundo, a oração “Anastácia 
Livre”. 

No entanto, a imagem apresentada no minicurso mudou minha percepção 
acerca da obra. Minha relação com os museus é tanto pessoal quanto profissional, pois, 
além de gostar de visitar exposições, esse também foi o objeto da minha pesquisa de 
mestrado em Antropologia. Além disso, dediquei boa parte da minha trajetória 
acadêmica aos estudos das religiões, transitando entre evangélicos, católicos e, 
posteriormente, espíritas. Por isso, nutrí um apreço particular pela imagem de Santa 
Anastácia relida por Yhuri Cruz e, ao vê-la exposta em uma rua, tive uma impressão 
completamente distinta daquela experimentada em outros contextos; ainda mais 
intensa do que quando a vi pessoalmente em Belo Horizonte.  

Essa experiência, vivenciada durante o minicurso, me inspirou a escrever este 
artigo, no qual pretendo explorar as questões levantadas tanto no exercício proposto 
quanto nas exposições dos professores. Para isso, busco contextualizar a obra de Yhuri 
Cruz, refletir sobre os silêncios arquivísticos que possibilitam ações de ressignificação de 
figuras históricas, compreender as relações entre a arte no catolicismo popular e nos 
circuitos tradicionais de museu e, por fim, abordar minha perturbação central: a 
presença pública da imagem de Anastácia, livre. 

  

SANTA ANASTÁCIA 

 

No artigo Da escravidão à liberdade: a imagem de Anastácia entre arte 
contemporânea, política e religião, Edilson Pereira (2023) reúne um panorama geral da 
figura de Anastácia, desde as lendas sobre a mulher escravizada impedida de falar até 
sua “santificação” como protetora dos aflitos, passando pela reimaginação feita por 
Yhuri Cruz. Como mencionei anteriormente, não me deterei neste tópico; trarei apenas 
um resumo da história de Anastácia para contextualizar aqueles que ainda não a 
conhecem.  

Anastácia foi uma mulher escravizada no Brasil, sequestrada e arrastada para 
outra terra, cuja história foi apagada e misturada à oralidade popular. Pereira (2023) 
apresenta diversas versões e interpretações sobre sua trajetória, refletindo a 
complexidade de delineá-la não apenas como pessoa, mas também como mito. De 
modo geral, Anastácia pode ser compreendida como uma figura simbólica.  

Segundo algumas narrativas, ela teria sido uma princesa de origem kimbundu ou 
nagô/iorubá ou, ainda, de alta linhagem angolana, levada para a Bahia. O nome 
“Anastácia” teria sido atribuído a ela após o processo de escravização. Todavia, há 
também versões segundo as quais ela seria naturalmente baiana. De toda forma, não 



 
 

 
 

14 

existe uma versão definitiva sobre sua origem. Seu retrato mais conhecido é uma 
ilustração feita por Jacques Arago, datada de 1839, que representa o rosto e parte do 
busto de Anastácia com uma máscara de ferro cobrindo sua boca e um colar de ferro ao 
redor do pescoço. Esse instrumento de tortura era habitualmente utilizado para punir 
pessoas escravizadas consideradas “perigosas” por sua fala, seja por transmitirem 
informações, incitarem movimentos, expressarem sua religiosidade tradicional ou 
proferirem práticas de cura.  

Foi essa ilustração que consagrou Anastácia no imaginário popular. A partir de 
um processo histórico, consolidado nas Igrejas de Nossa Senhora do Rosário e São 
Benedito dos Homens Pretos – congregações tradicionalmente vinculadas à população 
negra brasileira –, sua imagem tornou-se devocional, sendo cultuada em práticas 
populares, uma vez que sua “santificação” nunca foi oficialmente reconhecida pela 
Igreja Católica. Anastácia passou, então, a ser vista como protetora dos doentes e aflitos, 
sendo a ela atribuídos milagres após sua morte. 

A partir da década de 1980, surgiram movimentos de contestação da figura de 
Santa Anastácia por parte de setores religiosos e acadêmicos, que passaram a 
questionar sua existência histórica e legitimidade enquanto santa. Nessas críticas, ela 
foi apontada como uma personagem sem registro histórico comprovado, fruto de uma 
construção inventiva a partir de histórias da cultura oral local. Apesar das controvérsias, 
Anastácia não perdeu seu status devocional, mantendo-se viva em práticas religiosas de 
diversos grupos, não apenas católicos. Assim, sua “santificação” configura-se mais como 
uma construção de devoção popular e resistência simbólica do que como um processo 
oficial de canonização pela Igreja Católica. 

Essa resistência coletiva chega até Valéria Cruz, mãe de Yhuri, que introduziu no 
filho a prática de devoção à santa. Valéria é umbandista e relata ter sonhado com Iansã 
enquanto estava grávida. A orixá teria aconselhado que ela “entregasse” o menino a 
Anastácia para garantir um parto bem-sucedido. A prática da “entrega” consiste em um 
ato de devoção e proteção, no qual pais ou responsáveis consagram a criança a uma 
entidade, visando cuidado e proteção espiritual para a pessoa “entregue”. 

Ao longo da vida, Yhuri Cruz manteve uma rotina de interação com a santa por 
meio de orações e oferendas, principalmente através dos santinhos devocionais que 
traziam sua imagem. Segundo o artista, Anastácia ocupa uma presença importante em 
sua vida; nessa relação, para além da fé e da proteção, ele também a compreende como 
um símbolo de identidade cultural e resistência, associado às suas vivências no 
movimento negro, LGBTQIA+ e, sobretudo, à relação com sua mãe. 

Desse modo, a criação da obra Anastácia Livre envolve uma atuação de 
ressignificação cultural e política, ao retirar o instrumento de tortura e reconfigurar sua 
narrativa imagética. De acordo com Pereira (2023), a imagem reimaginada de Anastácia 
funciona como um símbolo multifacetado de resistência, memória e identidade negra, 
no qual se manifestam controvérsias. O autor aponta que a santa é vista, por um lado, 
como símbolo de resistência à opressão histórica, em virtude da ressignificação de sua 
trajetória de mulher escravizada para um ícone de luta e afirmação da identidade afro-
brasileira. Por outro lado, há críticas, por parte de alguns segmentos do movimento 
negro, à idealização e à “santificação” de Anastácia. Segundo essa perspectiva, a 



 
 

 
 

15 

narrativa da santa reproduziria estigmas e estereótipos raciais negativos, sobretudo por 
perpetuar a imagem de uma mulher escravizada submetida a instrumentos de tortura.  

Nesse sentido, compreendo Anastácia como uma figura em constante disputa, 
seja em relação à narrativa de sua história, seja na perpetuação devocional de seu nome. 
Diante de todas as dinâmicas elencadas até aqui, considero irrelevante questionar sua 
existência histórica. Anastácia, enquanto figura, símbolo, discurso, narrativa e/ou 
imaginário, mobiliza práticas: pessoas se reúnem; santinhos são produzidos, vendidos e 
circulados; crianças são “entregues”; orações são proferidas; debates são travados; arte 
é produzida. Anastácia é, para além de uma história, uma imagem viva e polissêmica, 
que produz relações e narrativas tanto quanto é produzida por elas.  

Todavia, as questões acerca de sua veracidade, assim como os trabalhos de 
reimaginação, convergem em um ponto comum: a falta de informações, memória e 
representatividade “oficial” de pessoas negras nas narrativas históricas. 

  

ECOS DO SILÊNCIOS NO ARQUIVO 

 

Quando olhamos para o nosso passado, olhamos para papéis: documentos, atas, 
livros, fotografias, pastas, glossários, enciclopédias, teses, dissertações, monografias e 
assim por diante. Nosso aspecto cultural valoriza a documentação, pois, como abordou 
Derrida (2001), é por meio desse desejo incondicional pelos arquivos que construímos 
nossas narrativas históricas, políticas e sociais. O autor também aponta as relações 
hierárquicas e de poder envolvidas nos arquivos, evidenciando que há escolhas sobre 
aquilo que pode ser lembrado e o que deve ser esquecido. Diante desse contexto, 
Saidiya Hartman (2020) foi uma das autoras contemporâneas a lançar luz sobre uma 
questão pertinente, porém pouco visibilizada nas Ciências Humanas: o apagamento das 
histórias negras em contextos coloniais e escravistas.  

Ao focar na questão da mulher negra, a autora elenca figuras cujas trajetórias se 
limitam ao momento em que foram documentadas, isto é, quando se tornaram 
escravizadas e passaram a “existir oficialmente” por meio de um papel que as reduz a 
objetos e define sua posse por outra pessoa. Anastácia é um exemplo emblemático 
desse processo, pois, como vimos anteriormente, sua origem é desconhecida: só 
passamos a saber quem foi Anastácia quando ela se torna propriedade de alguém. 
Mesmo o período de sua vida que seria supostamente melhor documentado é alvo de 
questionamentos, devido à forte presença de sua memória na cultura oral.  

Para além de apontar a problemática, Hartman (2020) propõe também uma 
solução metodológica: a fabulação crítica. Esse método narrativo compreende a 
articulação entre fatos históricos e ficcionalização embasada, sendo utilizado para 
compor possibilidades de imaginação a partir daquilo que é omitido pelo regime 
documental. Assim, a fabulação crítica visa preencher as lacunas deixadas pela história 
oficial, voltando-se para as ausências. Nessa perspectiva, propor uma fabulação crítica 
acerca de determinados grupos sociais constitui uma abordagem ética e política de 
reparação simbólica, bem como uma crítica à historiografia tradicional.  



 
 

 
 

16 

Outra crítica ao arquivo hegemônico que considero relevante incluir nesta 
discussão é a de Diana Taylor (2013). Assim como Hartman, Taylor denuncia seu caráter 
excludente, que privilegia certas formas de conhecimento em detrimento de outras, 
produzindo aquilo que a autora denomina colonização da memória. Ao observar 
diversos grupos marginalizados nas Américas, com foco em estudos sobre cultura 
popular, Taylor conceitua a noção de “repertório” como uma proposta de contra-
arquivo. Nessa perspectiva, o repertório constitui um modo de resistência de 
comunidades subalternizadas que, por meio da performance – isto é, danças, músicas e 
oralidades –, mantêm suas memórias e preservam aquilo que os registros oficiais 
tendem a invisibilizar. 

Tanto na fabulação crítica quanto no repertório, compreendo uma dinâmica em 
que grupos subalternizados podem produzir legitimidade sobre suas histórias de forma 
autônoma, por meio da arte. Seja em performances, seja em exercícios imaginativos 
baseados em dados históricos, as expressões artísticas ocupam um lugar de contra-
argumento diante do arquivo, em razão de sua capilaridade e reprodutibilidade. Por 
isso, torna-se também relevante refletir sobre quem produz essa arte e que tipo de arte 
está sendo produzida.  

O exemplo que trago neste texto, a obra de Yhuri Cruz, demonstra essa relação 
particular, na qual a obra não pode ser dissociada do artista. Penso essa questão em 
diálogo com Guilherme Marcondes (2020), que, ao refletir sobre as/os autoras/es 
envolvidos na exposição Terra em Transe (2018–2019), mobiliza o conceito de “lugar de 
fala” como ferramenta para compreender as perspectivas sociais e raciais que 
influenciam a produção e a interpretação de obras relacionadas à negritude. No artigo, 
o autor aponta que artistas, de modo geral, partem de seus lugares sociais para propor 
suas obras. Nesse sentido, artistas não negras/os tenderiam a apresentar uma 
perspectiva limitada acerca das particularidades da experiência de pessoas negras, o 
que se reflete em obras que, mesmo ao propor um olhar sobre corpos negros, não 
alcançam a complexidade necessária, por vezes resultando na manutenção de visões 
hegemônicas sobre esses corpos. Em contrapartida, artistas negras/os e indígenas, cujo 
lugar social (ou lugar de fala) confere maior autonomia narrativa sobre suas 
experiências, alcançariam, ainda segundo o autor, um panorama mais amplo das 
complexidades que atravessam essas vivências e as de tantos outros sujeitos.  

Retomando a obra de Yhuri Cruz, a reimaginação da imagem de Santa Anastácia 
está profundamente vinculada à sua própria trajetória: enquanto criança entregue à 
entidade, que esteve ativamente presente em seu cotidiano; como pessoa negra; filho 
de uma mulher negra, a quem compreende como diretamente ligada à santa; e 
integrante de uma sociedade profundamente marcada pelas relações violentas do 
colonialismo e por um sistema escravista cujos efeitos ecoam até os dias de hoje. A 
história oficial de Anastácia é marcada pela imagem da máscara de tortura. Propor uma 
reinterpretação para além do arquivo implica, portanto, torná-la livre. Ao libertar um 
ícone, reconstrói-se todo o sistema simbólico que o cerca.  

Contudo, para além de reinterpretar e refazer a imagem, há também outro 
processo fundamental de legitimação: torná-la parte do repertório. Nesse sentido, as 
ações expositivas do artista — seja em galerias, museus, muros, santinhos ou camisetas 



 
 

 
 

17 

— cumprem esse papel, pois, como aponta Taylor (2013), o repertório é construído por 
meio da repetição cotidiana e da ação vivida coletivamente. 

 

DO PANFLETO À OBRA DE ARTE 

 

Ao abordar a questão da reprodutibilidade técnica na arte, Benjamin (1994) 
observa como a obra deixa de ser única e contextual quando passa a ser reproduzida 
em massa. A pintura, por exemplo, possui uma existência singular em determinado 
tempo e espaço; todavia, quando fotografada, pode ser reproduzida inúmeras vezes 
fora daquele contexto. Ao perder sua história e seus vínculos simbólicos e sociais, o 
autor argumenta que a obra perderia sua “aura”, tornando-se uma ferramenta política, 
passível de manipulação. Em razão de seu contexto histórico, a preocupação de 
Benjamin recai sobre o uso da arte pela propaganda fascista, especialmente por meio 
do cinema e da fotografia.  

Partindo dessa questão, Renata Menezes (2011) trata da reprodutibilidade nos 
contextos do catolicismo popular, em especial no que se refere aos santinhos 
produzidos e distribuídos em congregações. Para a autora, mesmo nessas dinâmicas de 
circulação em massa, os santinhos – assim como outros objetos – ainda carregam um 
valor simbólico e afetivo específico, ligado à experiência, à fé e à memória pessoal do 
sujeito em relação com a comunidade. Essa complexificação dos argumentos de 
Benjamin sugere que a “aura” pode persistir em contextos culturais populares, mesmo 
fora do circuito artístico tradicional.  

Outro contra-argumento da autora às colocações de Benjamin (1994) consiste 
na compreensão de que arte e política não são esferas excludentes, especialmente no 
contexto brasileiro. Para a autora, práticas rituais como festas populares e romarias 
contemplam expressões políticas, sociais e estéticas, ainda que fora dos moldes 
tradicionais da militância e da arte engajada. Essas dinâmicas funcionam como formas 
de organização social, pois mantêm práticas, constroem narrativas e negociações e 
afirmam identidades. Dessa maneira, compreendo que tais arranjos também 
engendram formas de comunicação política e resistência coletiva.  

No caso do Monumento à Voz de Anastácia, compreendo uma convergência de 
três campos; isto é, a obra de Yhuri Cruz se configura simultaneamente como 
manifestação popular, militância e arte engajada. Afinal, o artista se insere nos circuitos 
tradicionais das artes, como museus e galerias, ao mesmo tempo que evoca sua 
experiência no movimento negro. Ainda assim, não há um afastamento do caráter 
popular, fortemente presente tanto pela figura de Anastácia quanto pela forma como 
Yhuri Cruz escolheu compor a obra. O Monumento à Voz de Anastácia segue a 
composição tradicional de um santinho católico: a imagem da entidade em uma face do 
impresso e, no verso, uma oração própria da/o santa/o.  

Retomando o trabalho de Menezes (2011), a antropóloga aponta os processos 
pedagógicos envolvidos na produção e circulação dos santinhos católicos. Segundo ela, 
a composição estética funciona como um meio visual de pedagogia, isto é, educa os fiéis 



 
 

 
 

18 

a memorizar imagens, orações e as funções de cada santidade. Já a circulação em massa 
colabora por meio da repetição, incorporando a figura santa ao repertório da 
comunidade. 

Em diálogo com essa linha argumentativa, Edilson Pereira (2023) reflete, em 
interlocução com outros autores, sobre a transposição do santinho católico para os 
circuitos tradicionais da arte. Segundo o autor, esse processo não retira o aspecto 
místico de Anastácia, de modo que: 

[...] na passagem do santinho tradicional ao artístico, cabe ressaltar que nem 
tudo é continuidade. As intervenções gráficas do artista produzem rupturas 
com o cânone visual, que remete à obra de Arago e sua variação na forma do 
santinho católico. Em segundo lugar, o deslocamento dos santinhos para 
museus e galerias de arte opera um deslocamento da moldura psicológica 
(BATESON, 2000) habitualmente associada à imagem nos locais de culto. 
(PEREIRA, 2023, p. 19). 

Sendo assim, entendo que os componentes estéticos da obra de Yhuri Cruz, que 
remetem à visualidade dos santinhos católicos, mantêm os sentidos místicos e rituais da 
imagem de Santa Anastácia. Compreendo que o deslocamento não se limita ao objeto 
em contextos museais, mas também envolve a decomposição de sua forma original: de 
um folheto de duas faces, portável, para uma composição dupla e unifacetada, fixa em 
uma superfície, intocável. Todavia, acredito que essa dinâmica se transforma quando 
observamos a instalação realizada na Parede Gentil nº 29, d’A Gentil Carioca. Nesse 
caso, não estaríamos lidando com uma obra limitada pelas paredes de um museu, nem 
com olhares disciplinados pelas dinâmicas de visitação. A esse respeito, penso a partir 
das colocações de Bennett (2018) acerca da noção do museu enquanto dispositivo da 
visualidade, que, por sua vez, integra os regimes de vigilância foucaultianos. Assim, 
compreendo que a exposição do Monumento à Voz de Anastácia em uma via pública, 
fora das paredes do museu, opera outras dinâmicas de relação da obra com a Arte, a 
arte engajada e a cultura popular.  

Nesses termos, entendo a obra como um contra-arquivo indisciplinado, inscrito 
em uma dinâmica de fabulação crítica (HARTMAN, 2020) que acolhe elementos 
simbólicos, estéticos e narrativos produzidos historicamente por grupos 
subalternizados. A assimetria de poder na arte/Arte, conforme elabora Canclini (2013), 
tensiona a cultura hegemônica ao expressar outros modos de vida, valores e visões de 
mundo, os quais implicam a constituição de repertórios particulares. Nesse contexto, a 
arte engajada – pensada a partir do trabalho de Benjamin (1994) – emerge como uma 
prática estética que assume explicitamente uma posição política, recusando a ideia de 
neutralidade da produção artística e colocando a criação cultural a serviço da crítica 
social, da denúncia das desigualdades e da mobilização coletiva. Essa tensão se torna 
explícita na circulação do Monumento à Voz de Anastácia pelos circuitos oficiais da Arte. 
Todavia, a obra não se limita aos padrões espaciais tradicionais, inserindo-se para além 
das estruturas de vigilância, ao ocupar uma via pública aberta, externa ao museu, sem 
se separar totalmente dele. 

 



 
 

 
 

19 

OCUPAR A RUA, OCUPAR O SILÊNCIO 

 

Estar na rua não é estar no museu, e vice-versa. O local em que algo se encontra 
influi diretamente no que essa coisa é: em como é interpretada, como atua no mundo e 
como o mundo atua sobre ela. Historicamente, a arte de rua foi situada no arquivo por 
meio de legislações (Harrison-Pepper, 1990), nas quais o desenvolvimento da relação 
entre sociedade e Estado pode ser observado tanto por meio de mecanismos de 
proteção quanto de restrição. Jhessica Reia (2017), ao refletir sobre esse contexto, 
aponta que essa relação também apresenta dispositivos de controle e exclusão, ao 
restringir práticas e delimitar espaços que favorecem perspectivas hegemônicas. Isto é, 
pode-se fazer arte de rua desde que seja um tipo específico, em um local específico; 
caso contrário, é classificada como vandalismo. Nesse sentido, a autora argumenta que 
a suposta proteção jurídica participa das dinâmicas de restrição, nas quais artistas e 
produções artísticas precisam se submeter a essas regras para terem sua legitimidade 
garantida.  

Todavia, a arte de rua não se limita a esses parâmetros, ao menos não em sua 
totalidade. A subversão dessas regras faz parte de muitos circuitos de produção e 
exposição. Ainda segundo Reia (2017), a arte de rua pode ser compreendida como uma 
prática comunicacional e de resistência, capaz de questionar e disputar o espaço público 
e as ordens estabelecidas. Ela funciona como uma forma de diálogo, socialização e 
construção de sentido na cidade, envolvendo aspectos culturais, políticos e sociais. 
Sendo assim, para além da estética, a ocupação do espaço público por meio da arte não 
se restringe à performance ou à visualidade, mas evidencia estruturas sociais e relações 
de poder, por meio das quais sujeitos adquirem a capacidade de agir, transitar e 
questionar.  

Em uma perspectiva aproximada, Pawlak e Silva (2024) apontam que a arte de 
rua também possui um aspecto educacional. As autoras destacam que a cidade, 
enquanto espaço de disputa, oferece diversas oportunidades educativas, sobretudo por 
meio das expressões artísticas de rua, como o grafite, que carregam o potencial de 
denunciar realidades sociais e promover reflexão crítica sobre essas questões. Elas 
também observam que a urbanização, especialmente nas grandes cidades, transformou 
o espaço urbano em um palco de disputas e negociações entre diferentes grupos e 
interesses políticos, econômicos e sociais. Esses processos podem ser interpretados 
como dinâmicas de educação informal, nas quais indivíduos e grupos aprendem a 
questionar e a resistir às formas de dominação presentes na cidade por meio de 
aparatos visuais impressos em muros, paredes, postes, no chão e em outros tipos de 
superfície. 

Partindo dessas considerações, compreendo que a instalação Monumento à Voz 
de Anastácia pode ser caracterizada como uma forma oficial e legitimada de arte de rua. 
Afinal, ela se encontra nas dependências externas de uma galeria de arte, escolhida 
como uma “representante externa” da exposição que ocorre dentro de suas paredes. 
Todavia, entendo também que a obra tensiona outro circuito público de circulação de 
imagens, no caso, o dos santinhos católicos. Retomando o que aponta Menezes (2011), 
esse circuito envolve dinâmicas de autorização de gráficas para a produção, bem como 



 
 

 
 

20 

o envolvimento de congregações e grupos a elas vinculados para a distribuição e 
circulação dos objetos. O trabalho de Yhuri Cruz não se insere nesse sistema.  

Embora a obra não seja uma proposta literal de santinho católico, Cruz mobiliza 
signos e componentes semióticos que remetem a esse universo. Tomando como 
exemplo a instalação do Monumento analisada neste artigo, compreendo que sua 
exposição na rua potencializa esse sentido. Afinal, se os santinhos dependem da 
combinação entre imagem e texto (BENJAMIN, 1994) para produzir sentido e da 
circulação para compor um sistema de educação informal e quase imperceptível 
(MENEZES, 2011), diante da impossibilidade de a obra ingressar nesse sistema, a pintura 
em uma parede, voltada para uma rua de um dos maiores centros comerciais do país, 
não produziria também um nível de circulação? Mesmo que não possa ser dobrado e 
guardado no bolso, o Monumento, enquanto arte de rua, passa a integrar o cotidiano 
daquele espaço, estando exposto de forma irrestrita a um público igualmente irrestrito.  

Dessa maneira, compreendo que a ocupação pública da obra atua sobre um 
silêncio no imaginário daqueles que não conhecem a Anastácia apresentada por Yhuri 
Cruz. As limitações dos circuitos oficiais de santinhos e das dinâmicas museais poderiam, 
em certa medida, ser superadas na rua, onde a obra encontra lugar de agência – e de 
voz – na produção do repertório (TAYLOR, 2013) acerca da santa. 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A instalação Monumento à Voz de Anastácia, de Yhuri Cruz, ao ser observada em 
uma rua movimentada do Rio de Janeiro, provocou em mim um impacto mais intenso 
do que aquele experimentado em ambientes institucionalizados, como os museus. Essa 
percepção, embora individual, evidencia o poder simbólico das imagens quando 
retiradas de seus contextos habituais e inseridas na dinâmica viva da cidade, onde 
passam a adquirir novos sentidos e camadas de leitura. A inquietação que me mobilizou 
revelou-se, assim, um campo fértil para investigar como arte, religião, raça e cidade se 
entrelaçam. Ao torná-la visível e acessível fora dos muros museológicos, o artista insere 
Anastácia em um novo território político, afirmando que sua imagem não é apenas um 
relicário do passado, mas uma voz viva que exige ser ouvida no presente. 

Ao explorar a trajetória da imagem de Santa Anastácia – figura que transita entre 
o sagrado, o político e o cultural – e analisá-la à luz das questões raciais, religiosas e 
estéticas, compreendi mais profundamente os apagamentos históricos aos quais as 
mulheres negras foram submetidas, assim como os esforços contemporâneos de 
reimaginação e reparação visual. A escolha de Cruz em projetar essa imagem em locais 
de ampla circulação popular, como o Saara, intensifica sua potência, provocando o 
público a confrontar memórias, ausências e presenças.  

A trajetória simbólica da santa, conforme apresentada por Edilson Pereira (2023) 
e retomada neste trabalho, revela-se profundamente entrelaçada a disputas de 
memória, identidade e representação no Brasil. Independentemente da comprovação 
histórica de sua existência, a figura de Anastácia permanece viva e ativa nas práticas 



 
 

 
 

21 

religiosas, nas expressões artísticas e nos discursos políticos de resistência. Sua imagem 
– anteriormente marcada pela dor e pela mordaça – vem sendo ressignificada como um 
emblema de liberdade, dignidade e afirmação da negritude, especialmente por meio de 
intervenções como a de Yhuri Cruz. Assim, mais do que uma personagem do passado, 
Anastácia representa uma força em movimento, que questiona os silêncios da história 
oficial e convoca a criação de outras narrativas possíveis. 

Diante das críticas ao arquivo tradicional formuladas por autoras como Hartman 
(2020) e Taylor (2013), compreendo que a arte pode operar como uma ferramenta 
legítima de produção de memória e de reparação simbólica. A obra de Yhuri Cruz, ao 
reimaginar a figura de Anastácia para além dos limites da documentação oficial e da 
narrativa histórica dominante, exemplifica esse movimento de fabulação crítica e 
construção de repertório. Mais do que uma simples representação estética, sua criação 
inscreve-se em um processo político e afetivo de reconfiguração de símbolos, 
possibilitado justamente por sua trajetória e por seu lugar de fala. Assim, ao propor uma 
nova imagem de Anastácia, Cruz não apenas contesta o passado arquivado, mas 
também inscreve possibilidades de existência e resistência no presente, tornando a arte 
um campo vital para a disputa da memória e para a invenção de futuros possíveis. 

Nesse sentido, compreendo que o Monumento à Voz de Anastácia transita entre 
diferentes regimes de sentido – arte institucional, cultura popular e prática política – 
sem se fixar de maneira exclusiva em nenhum deles. Embora sua estética dialogue com 
o formato tradicional dos santinhos católicos, sua circulação extrapola tanto os limites 
simbólicos do culto quanto os circuitos fechados da arte. Quando instalada em um 
espaço público como a Parede Gentil, a obra recupera a “aura” não pela singularidade 
da peça, mas pela intensidade da experiência coletiva que provoca. Nesse contexto, a 
reprodutibilidade técnica, longe de esvaziar o valor simbólico da imagem, contribui para 
sua reinserção em um repertório de memória e resistência que é cotidiano, acessível e 
profundamente político. Assim, a obra de Cruz se afirma como um gesto estético e ético 
de reinscrição de vozes negras na paisagem urbana e na história coletiva. 

A instalação, ao ocupar o espaço público, rompe com os limites impostos tanto 
pelos circuitos tradicionais da arte institucional quanto pelas estruturas formais do culto 
religioso popular. Ao se inserir na rua, fora dos regimes disciplinares dos museus 
(BENNETT, 2018) e das restrições dos sistemas devocionais católicos, a obra de Yhuri 
Cruz não apenas se torna visível, mas também ativa – ao circular simbolicamente no 
cotidiano urbano e instaurar um espaço de resistência e educação informal. Sua 
presença em um dos centros comerciais mais movimentados do país possibilita o 
diálogo com um público amplo, sem mediações, promovendo uma experiência sensível 
que desafia normas, convoca memórias e questiona ausências. Assim, o Monumento 
transforma a cidade em plataforma pedagógica e política, onde a imagem de Anastácia, 
livre, visível e reimaginada, passa a integrar o repertório coletivo daqueles que a 
encontram em seu trajeto. 

   

REFERÊNCIAS 



 
 

 
 

22 

 

BENJAMIN, W. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. In: BENJAMIN, W.  
Obras escolhidas: magia e técnica, arte e política. 7. ed. São Paulo: Brasiliense: 1994. p. 
165-196. 

BENNETT, Tony. Museums, Power, Knowledge: Selected Essays. New York: Routledge. 
2018. 

CANCLINI, Nestor. Culturas Híbridas: Estratégias Para Entrar e Sair da Modernidade. 
São Paulo: Edusp. 2013. 

DERRIDA, Jacques. Mal de arquivo: uma impressão freudiana. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará. 2001. 

HARRISON-PEPPER, Sally. Drawing a Circle in the Square: Street Performing in New 
York’s Washington Square Park. Jackson: University Press of Mississippi, 1990. 

HARTMAN, S. Vênus em dois atos. Revista Eco-Pós. nº 3, vol. 23. 2020. p. 12-33. DOI: 
https://doi.org/10.29146/eco-pos.v23i3.27640.  

MARCONDES DOS SANTOS, Guilherme. Derrubar para Edificar: presenças e ausências 
raciais e de gênero no Museu de Arte Contemporânea do Ceará. Sociologias. nº 62, vol. 
25. 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/18070337-124311.  

MENEZES, Renata. A imagem sagrada na era da reprodutibilidade técnica: sobre 
santinhos. Horizontes Antropológicos. nº 36, ano 17. 2011. p. 43-65. DOI: 
https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200003.  

PAWLAK, Sarha; SILVA, Sofia Marques da. O que as paredes nos dizem? A arte de rua e 
potencialidades para o desenvolvimento do pensamento crítico. Sociologia, Problemas 
e Práticas, nº 106. 2024. p. 121-147. DOI: https://journals.openedition.org/spp/15045.  

PEREIRA, Edilson. Da escravidão à liberdade: a imagem de Anastácia entre arte 
contemporânea, política e religião. Horizonte Antropológicos. nº 29, vol. 3. 2023. DOI: 
https://doi.org/10.1590/1806-9983e670410.  

REIA, Jhessica F.. Os palcos efêmeros da cidade: arte de rua, regulação e disputa pelos 
espaços públicos urbanos em Montreal e no Rio de Janeiro. Revista Eco-Pós. nº 20, v. 3.  
2017. 215–243. DOI: https://doi.org/10.29146/eco-pos.v20i3.12409. 

TAYLOR, Diana. O Arquivo e o repertório. Belo Horizonte: Editora UFMG. 2013. 

 

 

https://doi.org/10.29146/eco-pos.v23i3.27640
https://doi.org/10.1590/18070337-124311
https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200003
https://journals.openedition.org/spp/15045
https://doi.org/10.1590/1806-9983e670410
https://doi.org/10.29146/eco-pos.v20i3.12409


 
 

 22 

ATRACAR NUM PORTO SEGURO: 

EROTISMO E TRANSGRESSÃO NA 

OBRA DE ALVIN BALTROP 

 

ATRACAR EN UN PUERTO SEGURO: 

EROTISMO Y TRANSGRESIÓN EN LA OBRA 

DE ALVIN BALTROP 

 

DOCKING IN A SAFE HARBOR: EROTICISM 

AND TRANSGRESSION IN THE WORK OF 

ALVIN BALTROP 

 
João Pedro Brunetti dos Santos (UFSC) 

e-mail: joaobrunettidossantos@gmail.com  

 

RESUMO 

O artigo analisa as obras Pier Photographs, de Alvin Baltrop, e Píer, de Brendon Reis, 
com o objetivo de investigar o erotismo como forma de resistência e subversão diante 
das estruturas normativas que historicamente marginalizam as vivências LGBTQIA+. As 
imagens produzidas por Baltrop nos píeres abandonados de Nova York revelam espaços 
de liberdade sexual e encontro homoerótico, tensionando os limites entre desejo, 
morte e marginalidade. Na obra de Reis, essa espacialidade é retomada como evocação 
simbólica e política da memória queer, reforçando o erotismo como elemento de 
afirmação e insurgência. A discussão é fundamentada na filosofia de Georges Bataille, 

mailto:joaobrunettidossantos@gmail.com


 
 

 23 

especialmente em suas concepções sobre erotismo, interdito e transgressão. Ao 
confrontar a escassa presença do homoerotismo em obras como O Erotismo e Lágrimas 
de Eros, o artigo propõe uma releitura crítica das formulações de Bataille, a fim de 
ampliar a compreensão dos modos dissidentes de expressão do desejo. Nesse percurso, 
evidencia-se a necessidade de repensar as normas de poder que moldam o erotismo e 
seus limites. 

Palavras-chave: Erotismo. Homoerotismo. Georges Bataille. Resistência. Alvin Baltrop. 
Brendon Reis 

 

RESUMEN 

El artículo analiza las obras Pier Photographs, de Alvin Baltrop, y Píer, de Brendon Reis, 
con el propósito de investigar el erotismo como forma de resistencia y subversión frente 
a las estructuras normativas que históricamente han marginado las vivencias LGBTQIA+. 
Las imágenes captadas por Baltrop en los muelles abandonados de Nueva York revelan 
espacios de libertad sexual y de encuentro homoerótico, tensando los límites entre 
deseo, muerte y marginalidad. En la obra de Reis, ese espacio es resignificado como 
evocación simbólica y política de la memoria queer, reforzando el erotismo como 
elemento de afirmación e insurgencia. La discusión se fundamenta en la filosofía de 
Georges Bataille, especialmente en sus concepciones sobre erotismo, prohibición y 
transgresión. Al confrontar la escasa presencia del homoerotismo en obras como El 
Erotismo y Las Lágrimas de Eros, el artículo propone una relectura crítica de las 
formulaciones de Bataille, con el fin de ampliar la comprensión de las formas disidentes 
de expresión del deseo. En este recorrido, se destaca la necesidad de repensar las 
normas de poder que configuran el erotismo y sus límites. 

 

Palabras clave: Erotismo. Homoerotismo. Georges Bataille. Resistencia. Alvin Baltrop. 
Brendon Reis 

 

ABSTRACT 

This article examines the works Pier Photographs by Alvin Baltrop and Píer by Brendon 
Reis with the aim of exploring eroticism as a form of resistance and subversion against 
the normative structures that have historically marginalized LGBTQIA+ experiences. 
Baltrop's photographs, taken at the abandoned piers of New York City, reveal spaces of 
sexual freedom and homoerotic encounters, challenging the boundaries between 
desire, death, and marginality. In Reis's work, these spaces are reinterpreted as 
symbolic and political evocations of queer memory, reinforcing eroticism as a tool of 
affirmation and insurgency. The discussion is grounded in the philosophy of Georges 
Bataille, particularly his notions of eroticism, prohibition, and transgression. By 
addressing the limited presence of homoeroticism in works such as Eroticism and The 
Tears of Eros, this article proposes a critical reinterpretation of Bataille’s theories, 
aiming to broaden the understanding of dissident forms of desire expression. 



 
 

 24 

Throughout this analysis, the need to rethink the power structures that shape eroticism 
and its limits becomes evident. 

Keywords: Eroticism. Homoeroticism. Georges Bataille. Resistance. Alvin Baltrop. 
Brendon Reis 

 

INTRODUÇÃO 

 

Os primeiros seres humanos viveram sob a angústia da morte! O horror de 

perceber seu destino nos corpos inertes e em decomposição de seus semelhantes 

conferiu a eles consciência de sua finitude. Essa narrativa filosófica proposta por 

Georges Bataille, filósofo e escritor francês, revela a origem de uma atividade humana 

responsável por colocar a vida interior em questão: o erotismo (Bataille, 1987, p. 20). 

No entanto, nas 177 páginas de O Erotismo e nas quase 200 de As Lágrimas de 

Eros, não há qualquer menção ao homoerotismo. Bataille limitou suas reflexões às 

experiências eróticas entre homens e mulheres, sem abordar aquelas entre pessoas do 

mesmo sexo. Em contraste, a filósofa francesa Catherine Malabou (2024), em O Prazer 

Censurado: Clitóris e Pensamento, expande a discussão ao investigar como o clitóris é 

apagado nas narrativas hegemônicas ocidentais sobre o prazer e o corpo. Inspirados por 

esse enfoque, buscamos relacionar os pressupostos teórico- metodológicos de Bataille 

ao homoerotismo. Assim, na presente pesquisa, pretendo ampliar sua aplicação para 

além das experiências heteronormativas. 

Desse modo, a partir de uma fotografia da série Pier Photographs (1975-1986), 

de Alvin Baltrop (1948-2004), propomos uma reflexão sobre o homoerotismo — que 

refere-se à atração erótica entre indivíduos do mesmo sexo, tanto entre homens como 

entre mulheres — sob a ótica batailleana, estabelecendo relações com Estudo de 

Mulher (1884), de Rodolpho Amoêdo (1857-1941) e Pier (2023), de Brendon Reis (1996 

). 

 

HOMOEROTISMO EM CENA 

Figura 1: [Sem título]. 



 
 

 25 

 

 

Fonte: CRIMP, Douglas. Alvin Baltrop: Pier Photographs, 1975-1986 

 

A imagem apresenta uma cena em um píer de madeira, onde pelo menos dez 

pessoas estão presentes. No canto esquerdo, três civis observam à distância, afastados 

do centro da composição. No centro da imagem, quatro policiais uniformizados ocupam 

a cena. Dois, à esquerda, acompanham atentamente o desenrolar da situação, 

aparentemente registrando observações em cadernetas. Os outros dois, à direita, 

encontram-se distraídos: um amarra os sapatos, enquanto o outro observa a ação de 

seu colega. 

No canto inferior esquerdo, duas sombras adicionais de observadores reforçam 

a atenção voltada ao protagonista. Ao fundo, um barco policial atracado exibe a 

inscrição Police Department. Mais adiante, o cenário urbano de Nova York nos anos 

1970 se revela, com um galpão abandonado, um píer e um pequeno navio atracado. 

No extremo esquerdo da imagem, duas figuras parecem aproveitar o espaço 

abandonado — um ponto que será explorado posteriormente. 



 
 

 26 

Sem dúvidas, o ponto focal da imagem é um corpo morto estirado no centro da 

cena, capturando a atenção da maioria dos presentes. O cadáver nu, marcado por várias 

cicatrizes, está parcialmente coberto por um pano ou camiseta molhada, que oculta 

parte da cabeça, deixando apenas os cabelos lisos visíveis. A composição sugere que o 

corpo foi recentemente retirado do rio e está de bruços, expondo suas costas. Pelo 

contexto, presume-se tratar-se de um homem homossexual ou bissexual. Seu corpo, 

parcialmente envolto em plástico — possivelmente pela polícia —, carrega um silêncio 

inquietante. Nada se sabe sobre ele: seu nome, suas relações, seus sonhos. Resta 

apenas sua presença silenciosa na imagem. 

Essa fotografia integra uma série capturada por Alvin Baltrop entre junho de 

1969 e junho de 1981. Nascido no Bronx em 1948, Baltrop iniciou sua trajetória como 

fotógrafo aos 26 anos de idade, após servir na Marinha dos Estados Unidos. Ao longo 

de sua carreira, destacou-se por documentar os píeres de Nova York, especialmente os 

abandonados na costa oeste de Manhattan, que se tornaram refúgios para homens gays 

em busca de sexo anônimo, drogas e prazeres efêmeros (Barata, 2013, p. 51). 

Na década de 1970 a zona portuária de Nova York vivia um processo de 
decadência, catalisado pelas crises econômicas que marcaram o período e 
pela aceleração do processo de financeirização do capital que transformava, 
não apenas nas margens do rio Hudson, mas em diversas partes do mundo, 
as estruturas urbano-industriais em ruínas. (Junior, 2020, p. 164). 

A palavra de ordem, portanto, era a marginalização. O preconceito contra a 

comunidade LGBTQIA+ manifesta-se de forma ainda mais evidente quando 

consideramos que seu refúgio de prazer situava-se, tanto simbolicamente quanto 

geograficamente, às margens da sociedade. Mesmo em ruínas, marcados por roubos e 

assassinatos, os píeres tornavam-se abrigo para homens gays em busca de encontros 

sexuais anônimos, distantes dos olhares vigilantes e da repressão policial. Configurava-

se, assim, um cenário de abandono e solidão, onde a presença latente da morte 

coexistia paradoxalmente com uma silenciosa, porém pulsante, expressão de desejo. 

Além disso, no documentário Gay Sex in the 1970s (2005), dirigido por Joseph 

Lovett (1945 -), Alvin Baltrop relembra o caráter de sociabilidade presente nos 

encontros que ocorriam nos píeres. Segundo ele, esses momentos não se limitavam o 

prazer físico, mas possibilitavam conexões afetivas entre indivíduos que, muitas vezes, 



 
 

 27 

se sentiam solitários. 

A coisa mais importante era fazer contato. A parte sexual era uma grande 
parte disso, mas era mais sobre não estar sozinho, sobre lidar com o 
envelhecimento... você quer sair, conhecer alguém, estar com alguém. Isso 
era algo muito importante. Então você podia ligar para alguém e dizer: "Posso 
ir aí te ver?" Era uma ligação sexual, mas também era uma forma de dizer: 
"Eu não quero ficar sozinho”. (Lovett, 2018, min. 36:25). 

Sua fala evidencia que, mais do que espaços de prazer, os encontros 

funcionavam como territórios de construção de vínculos e reconhecimento mútuo 

entre sujeitos marginalizados. Em uma época marcada pelo preconceito e pela 

criminalização das identidades LGBTQIA+, o desejo tornava-se também uma linguagem 

de afeto e resistência à solidão imposta pela norma social. 

 

PRA NÃO DIZER QUE NÃO FALEI DAS FLORES 

 

As plantas desempenham um papel fundamental na história humana e na 

construção de nossa cultura imagética, fornecendo não apenas o ar que respiramos, 

mas também suas cores e formas, que há séculos nos fascinam e inspiram. Nesse 

contexto, inúmeros artistas recorreram — e ainda recorrem — à chamada “poética 

vegetal” como meio de investigação e expressão da condição humana (CAMPOS, 2024, 

p. 23). 

Um exemplo dessa relação pode ser encontrado no poema A Flor e a Náusea 

(1945), de Carlos Drummond de Andrade (1902 - 1987), parte da obra A Rosa do Povo. 

Escrito durante os anos da Segunda Guerra Mundial e publicado em 1945, o poema 

reflete as angústias e tensões do período. Nele, testemunhamos o desencanto do eu 

lírico diante da sociedade moderna, marcada pela mecanização, pela alienação e pela 

violência. 

O eu lírico sente-se aprisionado em sua condição, sufocado pelo tédio e pela 

falta de sentido da vida urbana. Ele observa a apatia da rotina, a persistência da injustiça 

e os crimes cotidianos, refletindo sobre sua própria impotência diante desse cenário. 

No entanto, nos versos finais, emerge um símbolo de resistência e esperança: uma flor 

que brota no asfalto, rompendo a rigidez da cidade e contrastando com a desesperança 



 
 

 28 

que permeia o poema. Apesar de sua aparente fragilidade e feiura, a flor encarna a 

possibilidade de renovação em meio ao caos (Andrade, 2012, p. 13). 

Uma flor nasceu na rua! 

Passem de longe, bondes, ônibus, rio de aço do tráfego. 

Uma flor ainda desbotada 

ilude a polícia, rompe o asfalto. 

Façam completo silêncio, paralisem os negócios,  

garanto que uma flor nasceu. 

Sua cor não se percebe. 

Suas pétalas não se abrem.  

Seu nome não está nos livros. 

É feia. Mas é realmente uma flor.  

(Andrade, 2012, pp. 13-14). 

 

Assim, acreditamos que o desencanto do eu lírico drummondiano nos remete à 

realidade capturada por Alvin Baltrop em suas fotografias. Cinquenta e quatro anos 

mais tarde, Brendon Reis, artista visual autodidata nascido em Salvador, ressignifica 

essa mesma temática em suas pinturas. Inspirado pelo trabalho de Baltrop, Reis 

reinterpreta o cenário dos píeres, mas transforma sua atmosfera. Ao contrário da 

solidão e da vulnerabilidade capturadas nas fotografias, seus personagens encontram 

refúgio nos corpos uns dos outros, entregues a um erotismo que não se define pela 

iminência da morte ou pela marginalização. Em suas obras, o homoerotismo se 

manifesta em plenitude, celebrando a liberdade e o desejo em um espaço onde não há 

necessidade de se esconder entre os escombros da cidade moderna.  

Em Píer (2023)2, cinco jovens negros de pele azul repousam nos braços uns dos 

outros, evocando uma sensação de acolhimento e pertencimento. Todos usam na 

cabeça um caxangá branco, chapéu típico da Marinha. Dois estão sem camisa, enquanto 

os outros três vestem macacões dourado, azul e branco, adornados com pequenos 

 
2 Para uma experiência completa desta análise, recomenda-se o acesso direto à obra em sua 
versão digital. Visualize a obra Píer (2023) por Brendon Reis: 
https://www.instagram.com/p/CyL_YZBvueq/?img_index=1.   

https://www.instagram.com/p/CyL_YZBvueq/?img_index=1


 
 

 29 

triângulos, quadrados, retângulos e espirais. 

O elemento que mais nos chama a atenção, porém, é o mar, que parece encarnar 

uma poética do paraíso ao se confundir com um céu estrelado, criando uma atmosfera 

onírica e transcendental. No entanto, o símbolo mais marcante nas obras de Reis é a 

metáfora da transgressão, representada pelas flores rosas que envolvem seus 

personagens. Assim como a flor que rompe o asfalto em A Flor e a Náusea, de Carlos 

Drummond de Andrade — simbolizando a persistência da vida diante das adversidades 

—, as flores em suas pinturas emergem do mar, atravessam as fissuras da madeira do 

píer e desabrocham belas e livres, assim como os corpos que protagonizam a imagem. 

Em meio à liberdade celebrada na obra de Brendon Reis — cujo alcance e limites 

nos dias de hoje certamente devem ser problematizados —, não poderíamos deixar de 

mencionar Marsha P. Johnson, ativista que esteve na linha de frente do levante de 

Stonewall (Nova York) em junho de 1969, justamente no mesmo contexto e espaço das 

fotografias de Baltrop. Na ocasião, a invasão policial ao Stonewall Inn desencadeou uma 

revolta, na qual centenas de frequentadores e simpatizantes insurgiram-se contra a 

repressão sistemática imposta à comunidade LGBTQIA+. 

Sua presença e resistência não apenas desafiaram um sistema que buscava 

silenciar essas identidades, mas também lançaram as bases para os movimentos de 

emancipação que ainda hoje reivindicam espaços de liberdade, dignidade e expressão 

(Barata, 2013, pp. 52-53). O legado de Marsha P. Johnson é amplamente reconhecido 

como um catalisador para o ativismo queer, influenciando gerações de militantes e 

movimentos sociais. Suas experiências de vida e luta não apenas expõem as interseções 

entre gênero, raça e sexualidade, mas também ampliam o entendimento dessas 

questões na sociedade contemporânea. 

Ao realizarmos uma rápida pesquisa na internet sobre Marsha P. Johnson, logo 

percebemos que, em grande parte de seus retratos, ela exibe na cabeça adornos florais 

exuberantes, de diversas cores e formas. Essas flores, mais do que um mero acessório 

estético, adquirem neste trabalho uma camada poética adicional: um código da 

transgressão. Tornam-se um símbolo poderoso de resistência e identidade, germinando 

como inspiração para as gerações futuras na luta por direitos e visibilidade. Como as 



 
 

 30 

flores que rompem o asfalto, a trajetória de Marsha P. Johnson resiste ao apagamento, 

desabrochando, por exemplo, na obra de Brendon Reis. 

Eis uma flor que irrompe como uma perturbação da ordem estabelecida, 

brotando sem a permissão das autoridades através do solo asfaltado — insurgente, 

inesperada, incontrolável. 

Figura 2: Marsha P. Johnson em retrato descontraído, com coroa de flores. 

 

Fonte: Disponível em: https://saccenter.org/marsha-p-johnson/. Acesso em: 09 Jul. 2025 

 

 

O PATHOSFORMEL DO EROTISMO (?) 

 

Bataille nos revela que, durante a Idade Média, o erotismo foi relegado ao 



 
 

 31 

inferno (Bataille, 2016, p. 106). Essa perspectiva, herdada da colonização europeia das 

Américas, deixou marcas profundas em nossa cosmovisão e em nossas crenças. Não por 

acaso, falar sobre sexo — e, sobretudo, sobre educação sexual — permanece como um 

tabu, cercado por interditos. 

Assim, a análise que se segue tem como objetivo contribuir para a 

desmistificação do erotismo enquanto algo impuro ou indevido; que, portanto, deveria 

ser evitado tanto no discurso quanto na prática.  

 

Figura 3: Rodolpho Amoêdo. Estudo de Mulher, 1884. Óleo sobre tela, 150 x 200 cm.  

 

Fonte: Rio de Janeiro, Museu Nacional de Belas Artes 

 

A pintura apresenta uma mulher nua deitada nua sobre a cama, com os cabelos 

negros amarrados, apoiando a cabeça em uma grande almofada florida. Seu corpo 

parece reagir ao calor: os lençóis brancos foram afastados e agora repousam aos pés da 

cama, enquanto ela segura um leque redondo, adornado com uma paisagem oriental 

de montanhas e árvores. O quarto é decorado com pinturas de flores, folhas e longos 



 
 

 32 

caules verdes nas paredes. No chão, um grosso tapete, possivelmente feito de pêlo de 

animal. 

A obra em questão é de Rodolpho Amoedo, artista brasileiro do final do século 

XIX, conhecido por suas representações do nu feminino, especialmente em Estudo de 

Mulher (1884). “Amoedo nasceu em 1857. Há controvérsia sobre o lugar de nascimento, 

se Salvador ou Rio de Janeiro” (Pereira, 2023, p. 14). A obra, realizada durante o período 

em que Amoedo esteve em Paris como pensionista da Academia desde 1879, 

estabelece um diálogo com as primeiras fotografias pornográficas do século XIX, que 

desempenharam um papel crucial na construção de um ideal de corpo feminino 

erotizado, marcado por silhuetas acentuadas e poses provocativas. Esse fenômeno, 

conforme observa Camila Dazzi (2012), doutora em Teoria da Arte – História e Crítica 

pelo Programa de Pós-Graduação da Escola de Belas Artes da UFRJ, fomentou a reflexão 

sobre novas formas de apreciação do corpo e do desejo.  

A título de exemplo, Angelo Agostini, crítico da Revista Ilustrada, ao manifestar 

sua opinião sobre a obra de Amoedo, afirmando que, apesar de alguns aspectos 

técnicos que deixavam a desejar, alega que esses poderiam ser perdoados "se a sua 

execução chegasse a provocar, da parte de quem olha, o desejo de dar-lhe uma 

palmada. Então sim!..."(Agostini apud. Dazzi, 2011, p. 5). Sua crítica explicita a maneira 

como a recepção da obra estava, de certa forma, vinculada à sua capacidade de 

despertar desejo no espectador masculino. 

A esse respeito, David Freedberg (2010, p. 306) contribui para essa análise ao 

argumentar que, no Ocidente, "o ponto de vista é predominantemente masculino 

porque, através de olhos masculinos, se possuiu e se expressou o desejo de possuir 

mulheres". Essa perspectiva ajuda a compreender como a tradição da pintura ocidental 

consolidou uma representação do feminino voltada à satisfação do olhar masculino, 

perpetuando a objetificação da mulher na arte. A recorrência dessa postura feminina 

em diversas obras, como Hermafrodito Borghese (séc. II a.C.), Vênus ao Espelho, de 

Diego Velázquez (c. 1648), Grande Odalisca, de Jean-Auguste- Dominique Ingres (1814), 

e o próprio Estudo de Mulher, de Amoedo (1884), estabelece uma conexão visual entre 

essa Pathosformel e a construção do sensual e do erótico na arte ocidental, suscitando 



 
 

 33 

reflexões sobre a objetificação do corpo feminino. 

Mas, afinal, qual é o propósito dessa imagem aqui? Ao relacionarmos Estudo de 

Mulher e Piers, deparamo-nos com uma fórmula patética comum a ambas as obras. O 

termo pathos é um conceito abordado por pensadores da arte como Aby Warburg e 

Georges Didi-Huberman. Eles exploraram a ideia de pathosformel, que se refere aos 

gestos emocionais presentes nas obras de arte. De acordo com Didi-Huberman, as 

emoções são comunicadas por meio de gestos que realizamos automaticamente, 

muitas vezes sem perceber suas raízes culturais profundas ao longo do tempo. Esses 

gestos são como fósseis em movimento, carregando uma história extensa e 

inconsciente. Como Didi-Huberman coloca, "eles sobrevivem em nós, mesmo se somos 

incapazes de observá-los claramente em nós mesmos".  

Sob essa perspectiva de sobrevivência dos gestos, em A Imagem Sobrevivente, 

Didi-Huberman afirma ainda que "não há fórmula patética sem polaridade e sem 

'tensão energética'" (2013, p. 203). Esse princípio antitético permitiria, portanto, que 

um mesmo gesto encarnasse ora valores de violência, ora de submissão. Assim, o 

Pathosformel de um corpo inerte (Figura 1) contrasta com aquele que, vivo e desnudo 

(Figura 4), descansa em seu leito, revelando suas curvas. Seriam gestos iguais, porém 

distintos? Um voltado ao prazer, o outro à morte? 

Com base nos pressupostos teórico-metodológicos de Georges Bataille sobre o 

erótico, surge uma questão: haveria, de fato, uma tensão energética entre ambas as 

fórmulas patéticas, se morte e prazer coexistem no cerne do erotismo? Ou a fórmula 

do corpo deitado se tornaria a síntese desses opostos? 

A morte associa-se, em geral, às lágrimas, da mesma forma que, por vezes, o 
desejo sexual se associa ao riso; mas o riso não é, na medida em que parece 
sê-lo, o oposto das lágrimas: tanto o objeto do riso quanto o das lágrimas está 
sempre relacionado a um tipo de violência que interrompe o curso regular, o 
curso habitual das coisas. (Bataille, 2016, p. 46). 

 

Assim, o erotismo nos parece ser elemento comum entre ambas. Morte e prazer 

coexistem aqui — ocultos, mas sempre latentes. No primeiro, há a tensão erótica dos 

píers novaiorquinos: esse corpo morto que divide as mesmas tábuas que, em outro 



 
 

 34 

momento, servirão de leito para o desejo. No segundo, podemos evocar as inúmeras 

mulheres que, sob o jugo masculino, são objetificadas e submetidas a violências. 

Portanto, é possível afirmar que erotismo e morte se encontram profundamente 

interligados. Compreendê-los dessa forma — retirando o erotismo do lugar marginal a 

que foi historicamente relegado — possibilita, inclusive, uma crítica mais aprofundada 

do fenômeno. Ao final de As Lágrimas de Eros, Georges Bataille apresenta como última 

imagem o registro fotográfico do suplício dos cem pedaços, punição aplicada em 

Pequim para crimes considerados gravíssimos, que ocorreu em 10 de abril de 1905. O 

condenado, segundo o autor, recebia uma dose de ópio para prolongar a agonia, 

intensificando a experiência da dor. Bataille observa na imagem “um inegável ar de 

êxtase no indivíduo”, possivelmente relacionado ao uso do entorpecente. Encerrando 

a obra com essa representação extrema, ele assume sua obsessão por uma imagem 

profundamente violenta (Bataille, 2016, p. 46), revelando um interesse que é 

compartilhado por todos nós — semelhante à curiosidade mórbida que nos leva a 

observar um acidente na estrada. 

Além disso, frisamos que, tal como a morte, o erotismo constitui um aspecto 

inerente à natureza humana! Assim, a persistência em ignorá-lo contribui apenas para 

a manutenção de estruturas de poder nas quais determinados grupos silenciam sua 

expressão a fim de perpetuar privilégios e explorar a vulnerabilidade de outros. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Georges Bataille é frequentemente reconhecido como o filósofo do não dito. De 

fato, a associação entre morte e erotismo é complexa, mas também abre caminho para 

reflexões profundas sobre a experiência humana. Ele nos lembra que as restrições 

impostas pela moral cristã e pela lógica do trabalho não apenas moldaram, mas 

também cercearam a maneira como lidamos com a expressão do desejo, relegando o 

erotismo e a transgressão ao inferno, ao pecado, à impureza e ao mal (Bataille, 1987, p. 

33). 

O contexto capturado por Alvin Baltrop é a prova dessa interdição, que, 



 
 

 35 

infelizmente, ainda persiste em nossa sociedade. Em 7 de janeiro de 2025, a Meta, 

empresa controladora do Facebook, Instagram e Threads, alterou suas políticas de 

moderação, permitindo que usuários associassem orientações sexuais e identidades de 

gênero a doenças mentais. A empresa justificou a mudança afirmando que tais temas 

são objeto de debate político e religioso, e, portanto, devem ser permitidos em suas 

plataformas (Maia; Teixeira, 2025). 

Paralelamente, o presidente dos Estados Unidos, Donald Trump, em seu 

segundo mandato iniciado em 20 de janeiro de 2025, revogou diversas medidas de 

apoio à igualdade racial e de combate à discriminação contra pessoas LGBTQIA+. Entre 

as ações, destaca-se a anulação de programas de diversidade, equidade e inclusão (DEI) 

no governo federal, bem como a reversão de políticas que protegiam direitos dessa 

comunidade (Smith, 2025). Sem dúvidas, essas mudanças refletem um retrocesso nas 

políticas de inclusão e proteção às minorias, gerando preocupações sobre o aumento 

da discriminação e da marginalização de grupos já vulneráveis. 

Assim, partindo do pressuposto de que “o que está em jogo no erotismo é 

sempre uma dissolução das formas constituídas” (Bataille, 1987, p. 14), 

compreendemos que essa dissolução ultrapassa os corpos, atingindo também as 

convenções sociais. Nesse sentido, o erotismo se configura como uma ferramenta de 

subversão e de reconfiguração das relações de poder. De Baltrop a Amoêdo, passando 

por Brendon Reis, observa-se, na forma de arte, a reafirmação de um aspecto tão 

inerente à experiência humana quanto a própria morte: o erotismo. No caso da vivência 

LGBTQIA+, tem se constituído historicamente como um ato de resistência frente aos 

interditos sociais que buscam restringi-lo, submetendo aqueles que o experienciam a 

estruturas de controle e marginalização. 

Em última análise, ao ignorar o homoerotismo, o filósofo limitou a transgressão 

a uma dialética heteronormativa; contudo, as imagens aqui analisadas demonstram que 

a verdadeira “aprovação da vida até na morte” é exercida cotidianamente por corpos 

dissidentes. Se em Baltrop a transgressão ocorre na vizinhança física do cadáver e da 

polícia, e em Reis ela floresce na cura comunitária, ambas as obras provam o que a 

filosofia silenciou: para a população LGBTQIA+, o erotismo é a ferramenta final contra 



 
 

 36 

a descontinuidade imposta pelo preconceito. Onde a teoria de Bataille encontrou seu 

limite moral ou histórico, a arte avançou, reafirmando que desejar, nestes corpos e 

nestes píeres, é a forma mais radical de permanecer vivo. 

 

REFERÊNCIAS 

 

ALVES, I. O lirismo de Drummond em "A flor e a náusea". Nau Literária, Porto Alegre, v. 
3, n. 2, 2007. Disponível em: https://doi.org/10.22456/1981-4526.5079. Acesso em: 23 
mar. 2025. 

ANDRADE, Carlos Drummond de. A rosa do povo. 1. ed. São Paulo: Companhia das 
Letras, 2012. Disponível em: 
https://www.companhiadasletras.com.br/trechos/13222.pdf. Acesso em: 23 mar. 
2025. 

BARATA, Rodrigo Otavio. Alair Gomes e Alvin Baltrop: o voyeurismo e o flaneurismo 
pornoerótico na fotografia gay dos anos de 1970. 2013. Dissertação (Mestrado em 
Artes) – Instituto de Ciências da Arte, Universidade Federal do Pará, Belém, 2013. 

BATAILLE, Georges. Las lágrimas de Eros. [S.l.]: ePubLibre, 2016. 1 e-book. 

BATAILLE, Georges. O erotismo. Tradução de Antonio Carlos Viana. 2. ed. Porto Alegre: 
L&PM Editora, 1987. 

CAMPOS, D. Q. . As ninfas dos mares de cá: a ninfa pagã e seu exílio nos trópicos. Revista 
do Instituto de Estudos Brasileiros, [S. l.], v. 1, n. 85, 2023, p. 163. 

CAMPOS, Daniela Queiroz. Das plantas e das suas imagens: das formas e das cores do 
mundo, das formas e das cores dos artistas. Palíndromo, Florianópolis, v. 16, n. 38, p. 
01-26, fev./mai. 2024. Disponível em: 
http://dx.doi.org/10.5965/2175234616382024e0016. Acesso em: 23 mar. 2025. 

CAMPOS, Daniela Queiroz. Entre o eucronismo e o anacronismo: percepção da imagem 
na coluna Garotas do Alceu. 1. ed. Campinas: Mercado das Letras, 2024. 

DAZZI, C. O nu feminino na Argentina e no Brasil: pinturas de Eduardo Sívori e Rodolpho 
Amoêdo. https://www.google.com/search?q=artciencia.com, n. 14, 2017. Disponível 
em: https://doi.org/10.25770/artc.12191. Acesso em: 23 mar. 2025. 

DIDI-HUBERMAN, Georges. A imagem sobrevivente: história da arte e tempo dos 
fantasmas segundo Aby Warburg. 1. ed. Rio de Janeiro: Editora Contraponto, 2013. 

JUNIOR, I. F. V. Distância e desejo nas fotografias de Alvin Baltrop e Miguel Ángel Rojas. 
INTERIN, Curitiba, v. 25, n. 2, p. 152-170, 2020. Disponível em: 
https://doi.org/10.35168/1980-5276.UTP.interin.2020.Vol25.N2.pp152-170. Acesso 
em: 23 mar. 2025. 

https://doi.org/10.22456/1981-4526.5079
https://www.companhiadasletras.com.br/trechos/13222.pdf
http://dx.doi.org/10.5965/2175234616382024e0016
https://doi.org/10.25770/artc.12191
https://www.google.com/search?q=https://doi.org/10.35168/1980-5276.UTP.interin.2020.Vol25.N2.pp152-170


 
 

 37 

LOVETT, Joseph (dir.). Gay Sex in the 70s. Produção de Michael Sean Kaminsky. Edição 
de Jason Szabo. [S.l.]: dirtydiscosecrets, 2005. 1 vídeo (80 min). Publicado pelo canal 
dirtydiscosecrets no YouTube, 21 out. 2018. Disponível em: [link suspeito removido]. 
Acesso em: 4 maio 2025. 

MAIA, Felipe Machado; TEIXEIRA, Pedro S. Nova regra da Meta permite ligar público 
LGBTQIA+ a doenças mentais. Folha de S.Paulo, São Paulo, 07 jan. 2025. Tec. Disponível 
em: https://www1.folha.uol.com.br/tec/2025/01/nova-regra-da-meta-permite-ligar-
publico-lgbtqia-a-doencas-mentais.shtml. Acesso em: 22 mar. 2025. 

PEREIRA, Sônia Gomes. Más Notícias, de Rodolfo Amoedo. São Paulo: Edusp, 2023. 

SMITH, David. Wrecking ball: Trump's war on 'woke' marks US society's plunge into 'dark 
times'. The Guardian, [S.l.], 02 fev. 2025. Disponível em: 
https://www.theguardian.com/us-news/2025/feb/02/trump-woke-dei-culture-wars. 
Acesso em: 22 mar. 2025. 

SOLIVA, Thiago Barcelos. Stonewall, silêncios e mágoas: uma análise a partir do 
documentário "A morte e vida de Marsha P. Johnson". ACENO – Revista de 
Antropologia do Centro-Oeste, Cuiabá, v. 8, n. 18, p. 131-144, 2021. 

 

Biografia do autor 

Graduando em História pela Universidade Federal de Santa Catarina (UFSC) 

ORCID: https://orcid.org/0009-0002-7378-5948 

https://www1.folha.uol.com.br/tec/2025/01/nova-regra-da-meta-permite-ligar-publico-lgbtqia-a-doencas-mentais.shtml
https://www1.folha.uol.com.br/tec/2025/01/nova-regra-da-meta-permite-ligar-publico-lgbtqia-a-doencas-mentais.shtml
https://www.theguardian.com/us-news/2025/feb/02/trump-woke-dei-culture-wars
https://orcid.org/0009-0002-7378-5948


 
 

  
 

38 

CORPO-DEVOÇÃO: O CARÁTER 

PERFORMÁTICO, CULTURAL E 

ESPIRITUAL DA MÁSCARA DAN EM 

ROTIMI FANI-KAYODE  

 

DEVOCIÓN CORPORAL: EL CARÁCTER 

PERFORMATIVO, CULTURAL Y ESPIRITUAL 

DE LA MÁSCARA DAN EN ROTIMI FANI-

KAYODE 

 

BODY-DEVOTION: THE PERFORMATIVE, 

CULTURAL AND SPIRITUAL CHARACTER OF 

THE DAN MASK IN ROTIMI FANI-KAYODE 

 

Jonathan Machado da Fonseca 

jonathan.fonssecca@gmail.com 

 

 

 



 
 

  
 

39 

RESUMO 

O presente artigo debruça-se sobre o registro de Rotimi Fani-Kayode, Dan Mask (1989), 
de modo a elaborar um caminho investigativo acerca das significações políticas, 
culturais e espirituais do uso da máscara Dan, bem como o caráter performático que 
delineia toda a manifestação do espírito Ge. A pesquisa aprofunda a compreensão a 
respeito da intencionalidade ritualística nas diversas finalidades da máscara para a 
cultura Dan e das implicações de gênero que atravessam a sua funcionalidade.  

Palavras-chave: Ritual. Povo Dan. Cultura. Espiritualidade. 

 

RESUMEN 

Este artículo examina la obra de Rotimi Fani-Kayode, Dan Mask (1989), para desarrollar 
una línea de investigación sobre la importancia política, cultural y espiritual del uso de 
la máscara Dan, así como el carácter performativo que define toda la manifestación del 
espíritu Ge. La investigación profundiza en la comprensión de la intencionalidad 
ritualista que subyace a los diversos propósitos de la máscara en la cultura Dan y las 
implicaciones de género que permean su funcionalidad. 

Palabras-Clave: Ritual. Gente de Dan. Cultura. Espiritualidad.   

 

ABSTRACT 

This article examines Rotimi Fani-Kayode's work, Dan Mask (1989), to develop an 
investigative path into the political, cultural, and spiritual significance of the use of the 
Dan mask, as well as the performative character that defines the entire manifestation 
of the Ge spirit. The research deepens the understanding of the ritualistic intentionality 
behind the various purposes of the mask in Dan culture and the gender implications that 
permeate its functionality. 

Keywords: Ritual. Dan People. Culture. Spirituality. 

 

A investigação que desponta neste artigo acerca da fotografia de Rotimi Fani-

Kayode, Dan Mask (1989), demonstra um trânsito pelas possibilidades de usos de 

máscaras e seus aspectos políticos, sociais, culturais e espirituais para o povo Dan. A 

observação em que se prontifica essa pesquisa, mergulhou sobre o que seria essa 

máscara e qual sentido seria comunicado a partir do uso dela, levando em consideração 

os aspectos ditos anteriormente. Na fotografia em preto e branco, o modelo negro de 



 
 

  
 

40 

cabelos dreadlooks de costa para a câmera, segura ao centro e acima do seu rosto uma 

Dan Mask, que na verdade, com o decorrer da pesquisa pude perceber que essa máscara 

é um tipo específico de Dan Mask. Na verdade, o primeiro dado obtido a partir dessa 

máscara é a afirmação de que esse título é a ponta de um iceberg, um termo genérico, 

que engloba uma série de outras máscaras, e paralelamente de outros usos, inscritas 

sob o termo generalizador “Dan Mask”. A máscara, neste primeiro percurso 

investigativo, fornece-me informações acerca de um território e de um povo: O povo 

Dan. 

Imagem 1: Rotimi Fani-Kayode. Dan Mask ,1989.        

 

Fonte:https://autograph.org.uk/online-image-galleries/rotimi-fani-kayode   

 

Dan people ou Deangle people é um povo originário da Costa do Marfim e da 

Libéria no continente Africano. Por vezes conhecidos como Yacouba People (Costa do 

Marfim) e Gio people (Libéria) esse povo tem uma expressiva tradição na construção de 

https://autograph.org.uk/online-image-galleries/rotimi-fani-kayode


 
 

  
 

41 

máscaras ritualísticas e suas performances envolvendo o culto aos ancestrais. Para além 

desse exercício, as máscaras adquirem diversas outras funções sociais, políticas, 

culturais e espirituais dentro da organização desse povo. Conforme adquirem diversas 

outras funcionalidades, há uma variabilidade de “Dan Masks” e para cada uma delas um 

significado, um papel a ser executado conforme é utilizado. Para Newton, Jones e Ezra: 

As máscaras servem para reforçar valores que mantêm a ordem social. 
Elas são utilizadas para homenagear chefes, manter a paz, 
acompanhar meninos em campos de iniciação, encorajar guerreiros e 
atletas e promovem entretenimento aos festivais da vila. (Newton; 
Jones; Ezra, 1989, p. 77) 

A utilização do termo “Dan Mask”, na verdade, é um grande  guarda chuva que 

comporta diversos outros tipos de máscaras inscritas na cultura do povo Dan. As 

especificidades das máscaras correspondem à maneira com a qual serão utilizadas. Para 

todos os momentos dentro da cultura Dan, as máscaras adquirem um papel 

fundamental de respeito e manutenção da tradição. Em linhas gerais, o caráter espiritual 

desenha e costura toda a performatividade e utilização das máscaras nas diversas 

ocasiões em que são acionadas. As “Dan Masks” de maneira geral, evocam um sentido 

espiritual importante e assumem um protagonismo como meio de diálogo com os 

saberes ancestrais fundamentais para a preservação da vivência segundo seus 

ancestrais. 

As Dan Masks incorporam o poder e os espíritos da floresta, que 
podem ser belos ou grotescos, masculinos ou femininos, conforme 
dedicados pelo espírito através de sonhos e traduzidos pelo escultor 
em máscara de madeira. (Newton; Jones; Ezra, 1989, p. 77)   

Os aspectos sociais, políticos, culturais e espirituais para a cultura Dan 

desempenham a função de distinção das máscaras e consequentemente seus usos. 

Porém, ao investigar as construções desses artefatos, percebe-se que para além desses 

aspectos, que operam na distinção, o fator gênero, mesmo que não seja um quesito 

relevante, exerce influência na modelagem e identificação das máscaras. Neste caso, as 

máscaras carregam consigo símbolos físicos que se relacionam com as qualidades sociais 

de gênero masculino e feminino. Para o povo Dan as máscaras não possuem gênero 

determinado e para a utilização das mesmas não é preciso respeitar uma visão 

determinista e binarizada de performance de gênero que vá ao encontro das 



 
 

  
 

42 

características físicas presentes nas máscaras. Isso significa que o gênero por trás da 

máscara não importa. Se atentar a esse quesito enquanto um dos elementos 

identificadores das máscaras significa olhar para os atributos estritamente físicos 

designados na construção da máscara que refletem a visão binária do gênero. 

Sendo assim, as Gle Mu Mask são máscaras interpretadas como femininas devido 

às características “mais suaves”, “características faciais serenas”, “olhos mais 

fendados”, “aspectos faciais gentis e graciosos”. Em algumas máscaras há a presença de 

cabelos mais alongados, semelhantes ao “feminino” mas não é uma unanimidade 

(Newton; Jones; Ezra, 1989, p. 77). As Gle Mu Masks adquirem diversos outros nomes 

conforme as suas utilidades. 

 

  Imagem 2: Gle Mum Female Mask  

      



 
 

  
 

43 

Fonte:https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-
marfil/596-544  

Enquanto que as Gle Gon Mask são interpretadas como máscaras masculinas 

devido às “características agressivas” ,“olhos tubulares” e “rostos angulares” que são 

características tradicionalmente associados ao masculino. Dentre as Gle Gon Masks há 

as Bonagle Mask; Gunye Ge Mask ou Zakpei Ge Mask. Ambas os tipos de máscaras são 

utilizadas conforme as qualidades sociais atribuídas a cada gênero impresso nas 

máscaras são requeridas. Comumente as Gle Gon Masks são utilizadas nas florestas por 

ser um “ território masculino”, lugar tido como perigoso onde o homem pode exercer o 

controle. Já as Gle Mu Masks são usadas mais nas vilas, lugar de ordem, onde já há uma 

“domesticação” do território, um lugar mais restrito, controlado (Newton; Jones; Ezra, 

1989, p. 77). Nota-se, nesse caso, a repetição da dinâmica público versus privado que 

acompanha a performatividade de gênero.    

Imagem 3: Face Mask (Gunye Ge) 

        

https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-marfil/596-544
https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-marfil/596-544


 
 

  
 

44 

 Fonte: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/314906  

 

BROTHERHOOD 

 

À princípio, o teor acerca do gênero, superficialmente, não influencia no uso 

social, político, cultural e espiritual da máscara na cultura Dan. Mas em determinados 

casos, olhar a máscara e seus usos sob as lentes de gênero é compreender que esse 

fator desempenha força em algumas modalidades. Na fotografia de Rotimi Fani Kayode, 

a Dan Mask é uma Gunye Ge Mask, dado as suas características próximas ao masculino, 

como as órbitas oculares mais arredondadas, uma testa mais ressaltada e a boca mais 

inclinada. 

A Gunye Ge Mask ou Zakpei Ge Mask é uma máscara considerada masculina 

pelas suas características físicas comumente utilizada por jovens atletas em momentos 

de competição, que acreditam  nos poderes espirituais Ge investidos na máscara, para 

conquistar a vitória. Para além do uso esportivo, também são utilizadas em rituais de 

iniciação/passagem de jovens meninos no interior da  Poro Society.  

“Poro é a contraparte masculina da Sandle em várias sociedades da África 

Ocidental” (Nooter; Abimbola, 1993, p. 150). É uma associação secreta masculina 

presente nos territórios da Costa do Marfim, Libéria, Guiné, Serra Leoa e prevalecente 

no sul da Nigéria (Little,1965). A sociedade Poro se configura enquanto um local de 

aprendizagem e regulação de condutas sociais numa perspectiva masculinista que 

resguarda a posição da figura do homem e saberes tradicionais para sua comunidade. 

Eles são frequentemente responsáveis pela educação tribal, regulação 
das condutas sexuais, supervisionar assuntos da política e da 
economia e operam vários serviços sociais, incluindo entretenimento 
e recreação, bem como tratamento médico. (Little,1965, p. 349)  

Além das atividades sociais descritas anteriormente, que são regulamentadas 

pela Poro Society, há outra função primordial destinada aos meninos mais jovens que 

caracteriza a existência dessa sociedade secreta: os ritos de iniciação para introdução e 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/314906


 
 

  
 

45 

crescimento de jovens meninos ao mundo adulto, ao mundo da masculinidade. Acerca 

do ritual de iniciação, Ellis afirma que: 

Na floresta, os jovens iniciados vivem numa aldeia especial onde são 
instruídos em rituais de conhecimentos da sua comunidade e 
educados nos seus deveres como homens. Em particular, eles 
aprendem as virtudes da disciplina, coragem e obediência. (Ellis, 1999, 
p. 224) 

No rito de iniciação são socializados códigos sociais masculinos cultivados pela 

comunidade e que são esperados serem performados por esses rapazes que se 

transformarão em homens. São comportamentos e posturas que condizem com uma 

ideia de masculinidade circulante na própria comunidade. Mas o rito de iniciação não se 

reduz a somente um período de “gestação de uma masculinidade”. O papel do rito de 

iniciação, para além da absorção dos códigos sociais masculinos, está também, na 

preparação desse futuro homem com saberes comunitários e ancestrais importantes, 

transmitidos de geração em geração desde tempos imemoriais (Little, 1965). A 

comunhão de jovens meninos na preparação para o alcance da masculinidade, da 

adultez e do conhecimento ancestral configura o que Laure Meyer (2001, p. 150) afirma 

como “Poro Brotherhood”, uma espécie de irmandade através deste período iniciático 

onde esses futuros homens passam a experimentar saberes e práticas de seus ancestrais 

que são partilhados somente entre eles. 

A particularidade sigilosa do rito de iniciação, característico dessa associação, 

passa não só pela confidencialidade desses saberes, mas também pela  figura e uso da 

máscara como suporte para acessar a espiritualidade.  

Máscaras poros servem como manifestação das forças espirituais por 
trás desta instituição masculina- cuja instrução idealmente leva quatro 
anos- e servem como guardiões dos seus segredos mais profundos. 
(Nooter; Abimbola, 1993, p. 150) 

As “máscaras poro”, sinalizadas na passagem anterior por Mary H. Nooter e 

Wande Abimbola também é um termo homogêneo que esconde outros tipos de 

máscaras usadas nos ritos de iniciação. Dentre as máscaras empregadas para esse 

momento há as de Bonagle Mask e as Gunye Ge Mask. Esta última é a mesma utilizada 

por Rotimi Fani-Kayode na fotografia e que são consideradas “máscaras masculinas” 



 
 

  
 

46 

devido às características físicas inscritas sob elas que estão relacionadas às qualidades 

sociais desse gênero e ao uso estritamente masculinistas desse artefato. O uso dessas 

máscaras requer a iniciação como meio de acesso ao sagrado e ao segredo. Esse 

processo ritualístico é literalmente um início a abertura de comunicação com a 

espiritualidade. “Vestir a máscara é um processo sagrado e secreto e a transformação 

do ser humano em Nya ou Ge. É um processo no qual apenas os iniciados podem 

participar.” (Reed, 2018, p. 814).  

Imagem 4: Poro society face mask.  

 

Fonte: https://noma.org/collection/poro-society-face-mask/  

 

  ESPÍRITO GE 

 

https://noma.org/collection/poro-society-face-mask/


 
 

  
 

47 

O uso da máscara envolve o desenvolvimento performático e espiritual da 

ocasião. Por estar atravessada pelos segredos e o sagrado, as máscaras são imbuídas de 

poderes espirituais que valorizam a manifestação do espírito Ge. No momento 

performático, aquele ou aquela, que, porventura, esteja por detrás da máscara, dá livre 

acesso para que seu corpo receba a espiritualidade e que a partir da manifestação, os 

espectadores acreditem que quem esteja naquele momento não é mais a pessoa 

humana, mas sim o próprio espírito.   

Vestindo uma máscara, um homem torna-se receptáculo de um poder 
invisível. Ele é uma manifestação visível. Tomado por um espírito que 
o transcende, o homem não é mais ele mesmo, ele se torna outro. O 
espírito está agindo através dele. (Meyer, 2001, p. 122) 

Algo importante a ser reafirmado é o caráter performático que está conectado à 

manifestação espiritual nos processos ritualísticos. Na verdade, sejam em cerimônias 

sociais, rituais, iniciações, performances em festivais, entretenimento para o povo Dan, 

ou qualquer outra situação onde as máscaras sejam importantes, elas  cumprem um 

papel fundamental de ambientação e conexão com a espiritualidade. Nesses casos, são 

indissociáveis a ideia de performances, máscaras e a manifestação da espiritualidade. 

Além das questões pragmáticas no que toca ao uso das máscaras de Dan, a 

performatividade assume um valor pedagógico de manutenção e transmissão de 

saberes ancestrais. A performance Ge é uma escola viva que irrompe no tempo linear. 

Para Leda: 

Todas as sociedades e todas as culturas têm seus modos e meios de 
lembrar seus conhecimentos, de rememorar suas práticas, de 
desenvolver processos de manutenção de seus acervos cognitivos e 
mesmo de questioná-los, revisar e de os modificar. Essas práticas por 
certo habitam o âmbito mais íntimo das relações sociais e das 
subjetividades dos indivíduos que as formam e as praticam, em todos 
os espaços e contextos das inter-relações em torno das quais gravitam 
conhecimentos e valores de múltipla natureza, de múltipla grandeza, 
entre eles uma concepção de tempo e de temporalidades, o tempo 
espiralar (Martins, 2021, p. 27). 

A partir da contribuição de Leda Maria Martins (2021) sobre performances, 

podemos olhar com mais atenção para a performance Ge enquanto uma possibilidade 

de acessar conhecimentos ancestrais para o povo Dan. Sendo assim, as máscaras, assim 

como os sonhos, para as comunidades tradicionais Dan, operam enquanto recursos para 



 
 

  
 

48 

o acesso ao mundo espiritual e paralelamente aos saberes tradicionais. Todavia, isso 

torna-se também mais evidente e importante quando olhamos para a palavra Ge que 

acompanha a maioria das nomenclaturas das máscaras de Dan. A palavra Ge designa 

um espírito, uma das divindades para o povo Dan. Em momentos 

performáticos/ritualísticos a dança, assim como a máscara, é uma forma de 

expressividade e diálogo com a espiritualidade Ge ou Nya. A dança funciona, em 

conjunto com a máscara, para reafirmar a manifestação espiritual. Logo, todos os usos 

sociais, culturais, políticos e espirituais das máscaras de Dan são acompanhadas pela 

manifestação corpórea da ancestralidade. 

A dança enquanto manifestação cultural também é para o povo Dan uma 

possibilidade de manifestação performática da espiritualidade. Como não operam numa 

escala de distinção entre uma coisa e outra, as performances de dança se estendem 

enquanto acesso para a espiritualidade. Para o povo Dan, a máscara possibilita reforçar 

a crença na manifestação do espírito por si mesmo. Como sinaliza Daniel B. Reed (2018, 

p.805) “A performance Ge não representa, ela é”. É interessante perceber que a 

perspectiva cultural do povo Dan cria essa consciência de que a 

performance/manifestação do espírito Ge, através do corpo da pessoa mascarada, não 

simplesmente “representa”, “encena”, ela é. A manifestação acontece por si mesmo e 

como esse ato performático é um caminho de conexão a memórias ancestrais 

importantes a serem acessadas. Sobre o valor performático e o espírito Ge, Leda Maria 

Martins vai ao encontro de Daniel B.Reed, quando o autor afirma anteriormente, sobre 

a reificação da singularidade do momento performático/ espiritual e a forma como essa 

manifestação é um expoente de memórias e saberes tradicionais. Segundo a autora: 

As performances rituais, cerimônias e festejos, por exemplo, são 
férteis ambientes de memória dos vastos repertórios de reservas 
mnemônicas, ações cinéticas, padrões, técnicas e procedimentos 
culturais recriados, restituídos e expressos no e pelo corpo. Nessa 
perspectiva o ato performático ritual não apenas nos remete ao 
universo semântico e simbólico da dupla repetição de uma ação re-
apresentada, mas constitui, em si mesmo, a própria ação (Martins, 
2021, p. 32). 

Encarar o corpo mascarado como instrumento de manifestação espiritual e a 

dança como expressividade desse momento litúrgico, é tomar o corpo e o momento 



 
 

  
 

49 

específico do uso da máscara enquanto sacralizado. Como bem afirma Aline Motta “Eu 

faço do meu corpo um altar. Nele um morto pode dançar” (Motta, 2022, p. 95). A 

afirmação da autora partilha da mesma percepção sobre o momento ritualístico na 

manifestação espiritual Ge onde a Gue Pelou (Reed, 2018), dança tradicional do povo 

Dan, cumpre um papel fundamental de linguagem conectiva entre o mundo espiritual e 

terreno.  

 Imagem 5: The Gueblin Mask.  

 

Fonte:https://www.bradtguides.com/behind-the-mask-exploring-the-heart-of-the-ivory-coast/ 

 

O uso da máscara, para além de ser um importante meio de conexão com a 

espiritualidade, elabora uma atmosfera do segredo ao sagrado nas performances 

ritualísticas do povo Dan. A máscara auxilia na criação desse ar misterioso de quem 

esteja presente no momento performático e daquilo que pode ou não ser revelado. 

Olhar para esse fenômeno, a partir do prisma cultural ocidental, que tem forte tendência 

a dicotomizar os fatos, pode soar como uma ambiguidade, pois, visivelmente, sabem 

que há uma pessoa vestindo a máscara. Porém, se distanciando do aspecto cultural 

https://www.bradtguides.com/behind-the-mask-exploring-the-heart-of-the-ivory-coast/


 
 

  
 

50 

ocidental para apreciar o uso ritualístico da máscara Dan e largando mão da inclinação 

a binarizar os fatos, no instante do uso da máscara, durante a manifestação, o povo Dan 

com todo o seu repertório cultural/espiritual, acredita que quem esteja presente não 

seja mais aquela pessoa, no sentido físico/carnal, mas sim o espírito Ge. Essa aparente 

ambiguidade não exerce um questionamento para o povo Dan, que opera em uma 

chave cultural desalinhada com as diretrizes culturais ocidental. Esse jogo de revelação 

ou ocultamento faz parte da manutenção do segredo e respeito ao sagrado, onde a 

relação entre mundo físico e espiritual confluem e dinamizam o modo de vida para o 

povo Dan.    

Considerações Finais  

Tradicionalmente na cultura Dan, todos sabem ou acreditam saber, ou até 

mesmo especulam, quem sejam as pessoas que utilizam as máscaras no momento 

performático, seja em qualquer âmbito do cotidiano Dan. Porém essa informação não é 

dita publicamente. Isso é tido como um código social dentro do povo Dan. As 

especulações sobre quem, para além do espírito Ge, possa estar ali, fazem parte da 

criação e manutenção do segredo. Mesmo com essas especulações da “suposta” 

presença humana, no momento performático, a única dúvida que não é alimentada e a 

que não seja a espiritualidade se fazendo presente naquele momento. Para Daniel B. 

Reed (2018, p. 805) “uma ambiguidade intencional envolve esse aspecto da 

performance Ge; é permitido saber, mas não quer dizer que há uma pessoa abaixo da 

figura da dança”. 

Esse jogo especulativo, em muito alimentado pela máscara, caracteriza o tom de 

segredo que enreda as práticas envolvendo as manifestações. Passando pela sociedade 

secreta, com seus rituais de iniciação até chegar na manifestação performática do 

espírito Ge e a ambiguidade envolvendo a presença humana, ou não, no momento da 

manifestação, é compreender que a manutenção do segredo caminha em conjunto com 

o culto ao sagrado. O acesso às informações passa pelo conhecimento, por alguns, dos 

segredos ancestrais.  

Olhando para a fotografia do Rotimi Fani-Kayode é percebendo o caminho 

percorrido que a máscara possibilitou, é possível compreender que os elementos que 



 
 

  
 

51 

surgem a partir dela, o valor de gênero na utilização da máscara que também invoca 

uma ideia de masculinidade e feminilidade para esse povo e o significado espiritual do 

uso da máscara, de uma certa forma, criam um contorno para a fotografia de Rotimi 

Fani-Kayode. A escolha da Gunye Ge Mask e todo o simbolismo que ela carrega, vai de 

encontro com as discussões que o fotógrafo nigeriano elabora nas suas poéticas visuais, 

principalmente sobre masculinidades e os papéis sociais comumente expectantes a 

partir dessa posição.  

Recuperando o valor do segredo na utilização das máscaras, é possível perceber 

na fotografia de Rotimi Fani-Kayode, que a identidade do modelo não é revelada ou que 

seja algo importante. O rosto do modelo negro não é tornado público e nem o seu nome. 

Isso é um forte indício que confirma como Rotimi Fani-Kayode retoma o código social 

do povo Dan, da não revelação pública de quem veste a máscara no momento das 

manifestações do espírito Ge. Esse respeito ao sagrado, de não revelação do nome ou 

do rosto de quem esteja por detrás da máscara, é transferido para a sua fotografia. 

O movimento empreendido com a fotografia expõe não só a importância das 

máscaras, mas também como sua utilização navega em tópicos importantes para Rotimi 

Fani-Kayode e que são representadas em outras fotografias, como o gênero, racialidade, 

cultura e espiritualidade. Mesmo que não seja um artefato iorubano, a Dan Mask, 

compartilha valores e usos que são ressaltados por Rotimi-Fani Kayode e como isso 

comunica para uma visualidade ocidental, significados ampliados sobre masculinidades, 

espiritualidade e tradicionalidade. 

 

REFERÊNCIAS 

ELLIS, Stephen. The Mask of Anarchy: The Destruction of Liberia and Religious 

Dimension of an African Civil War, Londres: Hurst & Company, 1999.    

LITTLE, KENNETH. The Political Function of the Poro. Part 1. Africa: Journal of the 
international African Institute, v. 35, n.4, 1965. Disponível em:< 
https://www.jstor.org/stable/1157659?origin=JSTOR-pdf >. Acesso em: dez de 2024. 

https://www.jstor.org/stable/1157659?origin=JSTOR-pdf


 
 

  
 

52 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: Poéticas do corpo-tela. Brasil: 
Cobogó, 2021. 

MEYER, Laure. African Forms: Art and Rituals. EUA: Assouline Publishing. 2001. 

MOTTA, Aline. A água é uma máquina do tempo. Brasil: Círculo de Poemas. 2022. 

NEWTON, Douglas; JONES, Julie; EZRA, Kate.The Metropolitan Museum of Art:The 
Pacific Islands.Africa and the Americas. Estados Unidos: Metropolitan Museum of Art. 
1989. 

NOOTER, Mary H.; ABIMBOLA, Wande. Secrecy: African Art that Conceals and Reveals. 
EUA: Museum for African Art, 1993. 

REED, Daniel B. Ambiguous agency: Dan/Mau stilt performance as ontology in Côte d’ 
Ivoire and the US, Africa, v. 88, n. 4, p 802-823, 2018. Disponível em: < 
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-
stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-
us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98 >. Acesso em: dez de 2024. 

https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98


 
 

 
 

53 

ECOSSISTEMAS OBSCUROS: UMA 

PROPOSTA ESTÉTICA 

 

ECOSISTEMAS OSCUROS: UNA PROPUESTA 

ESTÉTICA 

 

DARK ECOSYSTEMS: AN AESTHETIC 

PROPOSAL 

 

Lilian Lacerda 

liliansantoslacerda@gmail.com 

 

RESUMO 

Este ensaio propõe uma reflexão acerca da criação artística orientada pelo conceito de 
ecologia obscura formulado pelo filosofo Timothy Morton. As obras surgem da 
preocupação com a interação entre seres humanos e o meio ambiente, destacando a 
capacidade da arte de desafiar percepções convencionais da natureza. Por meio da 
técnica de colagem analógica, essas obras buscam questionar as distinções entre sujeito 
e objeto, humano e não-humano, promovendo uma nova abordagem estética e ética 
em relação à natureza. Com base nos princípios de Morton, como hiperobjetos e 
ontologia centrada nos objetos, defende-se que a arte pode servir como uma forma 
simbólica e expressiva para coexistir com os desafios dos "ecossistemas ocultos" da era 
do Antropoceno. 

Palavras-chave: ecologia obscura, colagem, hiperobjetos, estética crítica, 
Antropoceno. 



 
 

 
 

54 

 

RESUMEN 

Este ensayo propone una reflexión sobre la creación artística, guiada por el concepto de 
ecología oscura formulado por el filósofo Timothy Morton. Las obras surgen de la 
preocupación por la interacción entre los seres humanos y el medio ambiente, 
destacando la capacidad del arte para desafiar las percepciones convencionales de la 
naturaleza. Mediante la técnica del collage analógico, estas obras buscan cuestionar las 
distinciones entre sujeto y objeto, humano y no humano, promoviendo una nueva 
aproximación estética y ética a la naturaleza. Basándose en los principios de Morton, 
como los hiperobjetos y la ontología centrada en el objeto, se argumenta que el arte 
puede servir como una forma simbólica y expresiva para coexistir con los desafíos de los 
"ecosistemas ocultos" del Antropoceno. 

Palabras clave: ecología oscura, collage, hiperobjetos, estética crítica, Antropoceno. 

 

ABSTRACT 

This essay proposes a reflection on artistic creation guided by the concept of dark 
ecology formulated by the philosopher Timothy Morton. The works arise from a concern 
with the interaction between human beings and the environment, highlighting art's 
capacity to challenge conventional perceptions of nature. Through the technique of 
analog collage, these works seek to question the distinctions between subject and 
object, human and non-human, promoting a new aesthetic and ethical approach to 
nature. Based on Morton's principles, such as hyperobjects and object-centered 
ontology, it is argued that art can serve as a symbolic and expressive form to coexist 
with the challenges of the "hidden ecosystems" of the Anthropocene era. 

Keywords: dark ecology, collage, hyperobjects, critical aesthetics, Anthropocene. 

 

Esta pesquisa-criação em colagem analógica é fruto do desejo de investigar, 
refletir e reelaborar o conceito de ecossistema, orientada por uma inquietação: a não 
apenas tematizar a natureza como “paisagem” ou “recurso”, mas a me implicar num 
jogo de espelhos e abismos: perceber a Terra como algo que também me olha, me toca 
e me transforma.  Ao longo desse processo investigativo, encontrei no conceito de 
ecologia obscura, de Timothy Morton, um ponto de inflexão que tornou minha prática 
ainda mais inquietante e potente. 

No âmbito da criação artística, a colagem permite tornar visível a falência das 
fronteiras entre o humano e o não-humano, entre o natural e o artificial.  Assim, ao 
pensar as obras como um gesto ético, surge a possibilidade de reconfigurar as imagens 
e, assim, as próprias formas de perceber o mundo. O gesto do artista é, a seu modo, um 



 
 

 
 

55 

gesto ecológico — e obscuro — pois lida com restos, com o indesejado, com o que se 
quer ocultar. 

Cada obra carrega em si essa consciência: a colagem como metáfora para o 
ecossistema obscuro, um campo de forças em que tudo está colado a tudo. A arte torna 
visível o que os olhos se recusam a ver: que não há “fora” da Terra, e que as sobras — 
ecológicas e humanas — nos pertencem. 

Ao compor uma obra, sob a inspiração da ecologia obscura, não apenas denuncia 
a crise ambiental, mas convoca à responsabilidade ética e estética para com o planeta. 
A arte tem o potencial de abrir brechas na percepção, de provocar uma consciência 
crítica frente à naturalização da devastação. Ao mesmo tempo, rejeita a idealização 
romântica de uma “natureza pura”, para reconhecer a escuridão e a densidade do real. 

Neste sentido, este ensaio sustenta que a criação artística pode contribuir para 
novas formas de coexistência — menos dominadoras e mais respeitosas — no interior 
do ecossistema. Trata-se de habitar a Terra com a consciência de que não somos 
senhores, mas partes, coexistindo com outras entidades. 

 

 



 
 

 
 

56 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

57 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

58 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 
 

 
 

59 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 
 

60 

 

 

 

 

  

  



 
 

 
 

61 

 



 
 

 
 

62 

 

 

 



 
 

 
 

63 

 

 

 

 



 
 

 
 

64 

 

 

 



 
 

 
 

65 

 

 

 



 
 

 
 

66 



 67 

INVENTÁRIO DE PLANTAS 

TINTÓREAS: UMA EXPERIÊNCIA 

ARTÍSTICA-PEDAGÓGICA-CIENTÍFICA 

NO ENSINO SUPERIOR. 

INVENTARIO DE PLANTAS TINTÓREAS: 

UNA EXPERIENCIA ARTÍSTICA-

PEDAGÓGICA-CIENTÍFICA EN LA 

EDUCACIÓN SUPERIOR 

INVENTORY OF DYEING PLANTS: AN 

ARTISTIC-PEDAGOGICAL-SCIENTIFIC 

EXPERIENCE IN HIGHER EDUCATION 

 

freitag.vane@gmail.com 

RESUMO 

O objetivo do trabalho consistiu em identificar, documentar e experimentar processos 
de tingimento artesanal através de um inventário de plantas com propriedades tintórias 
da região de Guanajuato/México. Para isso, utilizamos dois métodos de tingimento com 

Vanessa Freitag
Adriana Jocelyn Hustado Segoviano



 
 

 
 

 

68 

pequenas amostras de algodão cru: por ebulição e por imersão a frio. A pesquisa prática 
foi realizada entre os meses de abril e julho de 2025, incluindo trabalho de campo para 
documentar, por meio de fotografias, algumas espécies botânicas presentes nos 
espaços domésticos e na vegetação de terrenos baldios da cidade. Neste texto, nos 
interessa relatar a experiência com oficinas práticas de tingimento artesanal voltadas 
para estudantes universitários. Identificamos dez plantas com potencial de tingimento, 
embora aqui sejam apresentadas quatro delas. Consideramos necessária a ampliação 
do inventário de plantas identificadas até o momento, inclusive com a possibilidade de 
explorar outras variedades consideradas parasitas de algumas espécies endêmicas da 
região de estudo. 

Palavras-chave: Arte e botânica. Plantas tintórias. Oficina de tingimento. Tingimento 
artesanal 

  

RESUMEN 

El objetivo del trabajo consistió en identificar, documentar y experimentar procesos de 
teñido artesanal a través de un inventario de plantas con propiedades tintóreas de la 
región de Guanajuato, México. Para ello, utilizamos dos métodos de teñido con 
pequeñas muestras de algodón crudo: por ebullición y por inmersión en frío. La 
investigación práctica se llevó a cabo entre los meses de abril y julio del 2025, y abarcó 
trabajo de campo para documentar, mediante fotografías, algunas especies botánicas 
presentes en espacios domésticos y de la vegetación de lugares baldíos de la ciudad. En 
este texto, nos interesa relatar la experiencia con talleres prácticos de teñido artesanal 
dirigidos a estudiantes universitarios. Identificamos diez plantas con potencial tintóreo, 
aunque aquí se presentan solo cuatro de ellas. Consideramos necesaria la ampliación 
del inventario de plantas identificadas hasta el momento, incluyendo la posibilidad de 
explorar otras variedades consideradas parásitas de algunas especies endémicas de la 
región estudiada. 

Palabras clave: Arte y botánica. Plantas tintóreas. Taller de teñido. Teñido atesanal.   

  

Abstract: The purpose of this work was to identify, document, and experiment with 
artisanal dyeing processes through an inventory of plants with dyeing properties from 
the region of Guanajuato, Mexico. To this end, we used two dyeing methods on small 
samples of raw cotton: boiling and cold immersion.The practical research was carried 
out between April and July 2025 and included fieldwork to document, through 
photographs, some botanical species found in domestic spaces and in the vegetation of 
vacant lots around the city. In this text, we aim to share the experience of conducting 



 
 

 
 

 

69 

practical workshops on artisanal dyeing aimed at University students. We identified ten 
plants with dyeing potential, although only four of them are presented here. We 
consider it necessary to expand the inventory of identified plants so far, including the 
possibility of exploring other varieties considered parasitic on some endemic species in 
the studied region. 

Keywords: Art and botany. Dyeing plants. Dyeing Workshop. Artinasal dyeing. 

 
INTRODUÇÃO  

  

O presente texto objetiva relatar uma experiência educativa realizada no âmbito 

universitário com a prática de tingimento de tecidos com plantas. Este se originou do 

projeto de pesquisa que pretende, a médio prazo, construir uma base de dados na forma 

de um inventário visual e técnico sobre plantas com propriedades tintórias da região de 

Guanajuato/México.  

Por ser uma proposta de pesquisa, docência e extensão, parte do 

desdobramento dos estudos e práticas desenvolvidas desde 2013 na Universidade de *, 

especificamente, no Bacharelado em *. Ela ocorre, em particular, no Ateliê de Teares, 

espaço que permite o desenvolvimento de uma série de estratégias didáticas voltadas a 

provocar o pensamento, a experimentação e a construção de projetos empregando 

diversas técnicas têxteis. Além disso, o Ateliê tem se tornado um espaço seguro para 

que os e as estudantes expressem e construam um olhar sensível sobre as problemáticas 

ambientais, artesanais e artísticas, e sobretudo, fomentar a autonomia e a autoestima 

no seu processo formativo.  

Dito isso, nos interessa que este projeto crie condições para compartilhar, 

experimentar e aprofundar nos usos de corantes naturais sobre fios e tecidos, a partir 

da coleta responsável e ética de plantas do nosso entorno imediato e doméstico. Dessa 

forma, busca-se propiciar a criação de projetos artísticos e artesanais por parte da 

comunidade universitária. Intencionamos que o estudo e a prática de tingimento 

artesanal com plantas, fomentem a curiosidade científica, artística e o desenvolvimento 

de uma sensibilidade ambiental na comunidade universitária. 

 

PROBLEMA DE PESQUISA 



 
 

 
 

 

70 

 

 Na atualidade, é sabido que a indústria têxtil se caracteriza por ser a terceira mais 

poluente da nossa sociedade, ficando atrás das indústrias de combustíveis fósseis e da 

agricultura (ONU, 2019). Este fenômeno é impulsionado por um modelo de produção 

de tecidos utilizados para a fabricação de grandes quantidades de roupas em curto 

espaço de tempo, conhecido como fast fashion. A moda rápida provoca a extração e o 

descarte de enormes quantidades de matérias-primas para a produção têxtil, resultando 

em acúmulo de resíduos, alto consumo energético e intensificação do efeito estufa 

(SALINAS MUÑOZ, 2020). O problema é tão grave que, mesmo substituindo os métodos 

industriais por formas artesanais de produção e tingimento têxtil, não seria possível 

reverter os impactos causados devido ao volume excessivo de roupas e tecidos 

consumidos atualmente. 

Embora nosso projeto não tenha como objetivo resolver esse problema de 

impacto global, ele é sensível aos efeitos da produção têxtil a grande escala na nossa 

vida cotidiana. Por ser um trabalho que busca conhecer, experimentar e fomentar 

espaços de criação utilizando corantes naturais em seu processo, nossa experiência em 

projetos educativos que articulam pesquisa e ensino de arte reforça a importância de 

mudar consciências por meio de processos educativos interdisciplinares. 

Nesse sentido, o desenvolvimento de um ateliê prático para a experimentação 

com corantes naturais extraídos de plantas domésticas e locais, ou seja, da cidade de 

León, Estado de Guanajuato, busca produzir um olhar reflexivo e consciência sobre a 

relevância dos processos artesanais em nossa vida cotidiana, promovendo uma cultura 

de cuidado com o entorno natural e com os saberes artesanais. 

Além disso, o México é reconhecido por sua enorme riqueza cultural e pela 

convergência entre costumes tradicionais indígenas e as práticas contemporâneas. Em 

particular, florescem diferentes formas ancestrais de vivenciar os saberes e práticas 

desses povos, especialmente com relação à maneira como se conectam com o mundo 

natural. No campo dos têxteis, existe um vasto repertório de conhecimentos 

acumulados ao longo do tempo sobre formas de processar as fibras, tecer e tingir 

através das plantas. No entanto, esses saberes ainda são pouco acessíveis aos jovens, 



 
 

 
 

 

71 

incluisive, para a população em geral que vive em grandes cidades, muitas vezes, 

afastadas dessas tradições. 

Reconhecemos que este projeto também poderia contribuir para o encontro, o 

conhecimento, o reconhecimento e a ressignificação de formas de conceber o mundo, 

mediadas pelos ensinamentos documentados nas pesquisas citadas neste estudo, mas, 

sobretudo, através da experiência prática com o tingimento natural realizado por 

artesãs de distintas comunidades indígenas do México, uma etapa ainda por 

desenvolver-se neste projeto. 

A implementação e experimentação de um ateliê-laboratório de corantes naturais 

em pequena escala, no espaço universitário e voltado a toda a comunidade interessada, 

contribui para a criação de um ambiente que reflete sobre os usos, possibilidades e o 

cuidado com plantas tintoriais de nossa região.  

 

BREVE DISCUSSÃO TEÓRICA 

 

Arte e botânica: a importância dos corantes naturais na cultura mexicana. 

 

O tingimento artesanal, com base em plantas, animais e fungos, foi amplamente 

empregada pelas civilizações ancestrais do Egito, Mesopotâmia, Índia e China. Segundo 

Arroyo Ortiz (1996), essas plantas eram utilizadas com fins decorativos, alimentares, 

medicinais e religiosos. Os corantes também serviam para tingir tecidos, murais, 

códices, esculturas, arquitetura e o próprio corpo. É compreensível supor que o ser 

humano, impulsionado pelo gosto decorativo, tenha querido adornar a sua vestimenta 

com “algumas das cores vibrantes que o cercavam na natureza, por isso começou, de 

forma rudimentar, a praticar a tinturaria, aplicando substâncias corantes de origem 

vegetal ou mineral que obtinha sem grande dificuldade” (BAIXAS & PHILLIPP, 1975, p.5). 

Os povos indígenas do México alcançaram importante desenvolvimento na 

técnica de tingimento a partir do conhecimento e domínio da botânica local 

(ETCHARREN PADILLA, 1986). Com relação à procedência dos corantes na natureza, eles 

podem derivar da flora, da fauna e dos fungos, enquanto os pigmentos têm origem 

mineral (FALCÓN ÁLVAREZ, 2014). No contexto mexicano e ainda segundo Arroyo Ortiz 



 
 

 
 

 

72 

(1996), sete plantas tintórias têm prevalecido até os dias atuais, cujos usos foram 

empregados pelas culturas indígenas mexicanas muitas antes da colonização espanhola: 

o cempasúchitl, o caracol púrpura, a cochonilha, o anil, o pau-brasil3, o pau-campeche e 

o zacatlaxcalli. 

Entre os séculos XVI e XIX, as cores extraídas do caracol púrpura, da cochonilha, 

do anil e do pau-campeche foram amplamente exploradas e exportadas para a Europa 

em quantidades significativas, constituindo uma fonte de renda (e deterioro ambiental) 

para o México colonial, (LECHUGA, 1982). Ao ponto de que esses pequenos organismos 

produtores de cor estão hoje ameaçados de extinção e são cultivados e usados na 

produção têxtil/artesanal por reduzidas comunidades indígenas mexicanas. 

 

METODOLOGIA DA PESQUISA 

 

A metodologia de pesquisa se ancora nas perspectivas teóricas e práticas que 

viabilizem processos pedagógicos orientados a sentir, a pensar e a agir a partir de uma 

abordagem decolonial. Isso significa conceber as práticas de investigação, docência e 

extensão artística de forma crítica, colaborativa, dialógica e, sobretudo, humanizada. A 

perspectiva de coprodução de conhecimento, segundo Sosa e Vera (2023), exige que 

cada uma de nós, docentes, estudantes, comunidades e grupos sociais, o compromisso 

de nos deixarmos afetar pelos processos gnoseológicos (MIGNOLO, 2010) na 

produção/criação de conhecimentos. Apostamos por uma prática onde haja o 

reconhecimento e a legitimação dos saberes ancestrais e das formas de conceber e 

interpretar o mundo por grupos e comunidades que ainda são negligenciados pelo olhar 

acadêmico. 

As práticas situadas partem do processo de escuta (DE SOUSA SANTOS, 2019) 

como metodologia nodal para possibilitar o desaprender para aprender, rompendo, 

assim, com as lógicas individualizadoras que ainda persistem em nós e que 

reproduzimos de forma naturalizada na Universidade (SOSA E VERA, 2023).  

A partir dessa perspectiva teórica, o projeto de pesquisa se mobiliza por meio do 

compartilhamento de saberes mediados pela linguagem têxtil, especificamente, 

 
3 Haematoxylum brasiletto. 



 
 

 
 

 

73 

relacionados a formas de produção artesanal, fomentando um espaço de troca, escuta, 

liberdade de expressão e curiosidade sobre os processos de criação com fios e fibras. Da 

mesma forma, busca-se que a experiência propiciada no ateliê de tingimento natural 

articule saberes artesanais e científicos entre a comunidade universitária. 

O projeto se caracteriza por ser uma Pesquisa Educativa Baseada nas Artes. Como 

tal, podemos defini-la como “uma metodologia na qual as artes ocupam um lugar 

central e são utilizadas para o processo de investigações qualitativas” (MULVIHILL & 

SWAMINATHAN, 2020, p. 34), sendo também caracterizada por abranger “a estética da 

experiência e, ao mesmo tempo, o conhecimento pedagógico e os conceitos de 

aprendizado e pensamento crítico”. 

Para alcançar nossos objetivos, o trabalho foi concebido como uma pesquisa 

científica, artística e educativa. Como pesquisa científica, estamos realizando trabalho 

de campo, bem como, revisão bibliográfica e documental sobre plantas com 

propriedades tintórias e suas características botânicas no contexto do ecossistema 

mexicano. Até o momento, foram realizadas as seguintes etapas da pesquisa: 

1. Iniciamos a dentificação de plantas, suas características e propriedades tintóreas 

com a coleta de algumas amostras em jardins domésticos e terrenos baldios da 

cidade de León, Guanajuato. A preocupação ecológica do projeto deu 

preferência pela escolha e utilização de plantas que fossem muito acessíveis no 

nosso cotidiano, permitindo assim, um uso responsável voltado ao 

conhecimento de suas propriedades tintórias e à experimentação no ateliê-

laboratório. 

2. Revisão contínua de bases de dados especializadas para a consulta bibliográfica 

sobre botânica e processos de tingimento natural.  

3. Realização de uma primeira etapa de experimentação prática com o tingimento 

natural, utilizando folhas, galhos, cascas, flores e sementes de espécies coletadas 

em nosso entorno doméstico e imediato. A maioria das espécies foram 

selecionadas pela equipe de estudantes que participaram da oficina prática. 

4. Socialização das experiências de tingimento com a comunidade universitária, 

especificamente, por meio da realização de um ateliê sobre o tema. 



 
 

 
 

 

74 

5. Difusão gradual do que foi encontrado por meio de distintos produtos de 

pesquisa. 

Como pesquisa artística, planejamos que os tecidos e fios tingidos de forma 

artesanal com as plantas selecionadas pelos estudantes, sejam utilizadas na criação de 

projetos artísticos a ser desenvolvidos durante os próximos semestres letivos, nas aulas 

do Ateliê de Teares. 

 

PROCESSOS E RESULTADOS PARCIAIS 

 

Entre os meses de abril e julho de 2025, iniciamos os trabalhos de revisão 

bibliográfica sobre processos de tingimento artesanal com plantas (DUPEY, 2024; 

FALCÓN ÁLVAREZ, 2014; GONZÁLEZ-OLIVA, 2017; PERKINS, 2018). Nesse primeiro 

moment, identificamos espécies presentes em nosso contexto doméstico, como ervas, 

flores, legumes e raízes. Ao longo do processo, incorporamos dois tipos de espécies 

botânicas consideradas excelentes fontes de corantes, embora sejam parasitas de 

outras plantas (a cochinilha e o zacatlaxcalli), além da casca de uma árvore amplamente 

utilizada como chá medicinal (pau-campeche ou pau-azul). 

Por tingimento, entende-se o processo de imersão do material a ser tingido em 

água quente, para assim, incorporar o corante natural. Em seguida, adiciona-se uma 

quantidade de mordente com a finalidade de fixar a cor sobre os fios e tecidos 

(ETCHARREN PADILLA, 1986), e assim, favorecer na permanência da cor no tecido o 

maior tempo possível, mesmo depois de muitas lavadas. 

Quanto ao método de tingimento, esclarecemos que utilizamos dois processos: 

por ebulição e por imersão a frio. De acordo com Etcharren Padilla (1986, p.03, tradução 

livre das autoras), ambos métodos foram empregados pelas culturas ancestrais do 

México e seguem vigentes até os dias atuais:  



 
 

 
 

 

75 

os primeiros banhos de tingimento eram processos diretos a frio nos quais pedras quentes 

eram imersas. As tonalidades eram obtidas repetindo-se sucessivamente as operações de 

imersão do tecido ou fio no banho de tingimento e secagem4. 

 

Já o método por ebulição consiste em extrair a cor por meio do aquecimento da 

água com as amostras vegetais e mordente, mas evitando que a mistura ferva 

(recomenda-se manter a temperatura em torno de 38º C). Decidimos adequar um 

cantinho do atelier para organizar todos os materiais e ferramentas de trabalho: 

panelas, bacias, pinças, colheres de madeira, louças, vidros, fogão elétrico, amostras de 

tecidos, de plantas e mordentes. Percebemos que quase tudo o que costumamos ter e 

usar na preparação dos nossos alimentos é o que também se necessita para tingir. Nossa 

estação de tingimento já tinha ocupado um pequeno lugar da sala. 

Uma das primeiras etapas antes de iniciar o tingimento de tecidos e fios é lavá-los 

com água e sabão, preparando-os para o processo de pré-mordentado. Esse 

procedimento é indispensável, pois os tecidos industrializados geralmente contêm 

engomados e partículas de poeiras que podem interferir nos resultados. Por isso, é 

fundamental preparar adequadamente os materiais que receberão o tingimento, 

garantindo que os colorantes se fixem adequadamente.  

O pré-mordentado é um processo essencial e consiste em ferver as amostras de 

tecidos ou de fios em água limpa e incluir o alúmen de potássio. Esse material é um tipo 

de sal mineral que auxilia na fixação da cor no tecido. O alúmen também se utiliza para 

a produção de sabonetes e desodorantes artesanais, atuando como adstringente, entre 

outros usos (HERNÁNDEZ ORTIZ, 2024).  

 

Imagem 01 e 02. Estação de tingimento natural no espaço do Atelier de Teares. À 

esquerda: premordentado de tecidos. 

 
4 “Los primeros baños de tintes fueron procesos directos en frío en los que sumergían 

piedras calientes. Los tonos se lograban mediante la sucesiva repetición de las operaciones de 

inmersión del tejido o hilo en el baño de tinte y secado”. 

 



 
 

 
 

 

76 

   

Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

 

 

Imagem 03. Mostras de tecido de algodão cru pré-mordentados, secando na 

sombra. 

 

 
Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

 

Com as amostras de algodão cru devidamente preparadas, iniciamos a extração 

da cor por ebulição utilizando diversos materiais que foram levados ao atelier: Flor de 

Jamaica desidratada (Hibiscus sabdariffa); Flor de bugambília roxa (Bougainvillea); 



 
 

 
 

 

77 

Semente de Achiote (Bixa Orellana); Curcuma (Curcuma longa); Pau-campeche ou Pau-

azul (Eysenhardtia polystachya); Zacatlaxcalli (Cuscuta ssp); Semente de feijão-preto 

(Phaseolus vulgaris); Café moído (Coffea arabica); Pimenta Guajillo (Capsicum annuum); 

e Cochonilha (Dactilopius coccus).  

Dentre todas estas amostras, decidimos apresentar um recorte com base nos dois 

métodos empregados para tingir e, também, considerando as diferentes estruturas de 

uma planta ou vegetal: uma flor-fruto (flor de Jamaica); uma semente (feijão preto); 

uma casca (pau-campeche); e uma trepadeira (zacatlaxcalli). 

 

Resultados preliminares da experiência com tingimento natural. 

 

Para a produção das primeiras amostras de tecido tingidas com corantes naturais, 

empregamos pequenas quantidades de algodão cru (aproximadamente, 20 a 60g por 

procedimento). A intenção foi experimentar com pequenas tiras que servissem como 

modelo, e, ao mesmo tempo, permitir maior controle sobre as quantidades de materiais 

empregados e o tempo de fervura da água. Buscamos evitar o desperdício de materiais, 

tempo e água na obtenção dos primeiros resultados. 

O trabalho teve a participação de um pequeno grupo de estudantes universitários 

que contribuíram na seleção das plantas e amostras a serem utilizadas no tingimento, 

no processo de pré-mordentado, na execução técnica dos procedimentos para tingir, e 

na documentação fotográfica das etapas da pesquisa: 

1. Flor-fruto de Jamaica (Hibiscus sabdariffa). 

Como é popularmente conhecida no México, a flor de Jamaica é uma planta 

malvácea originária do continente africano. Possui diversos usos na culinária: como 

bebida, licores, chás, doces, geleias e molhos5. Para tingir, utilizamos o fruto da flor; 

neste caso, empregamos aproximadamente 300 g, submersos em 500 ml de água 

durante 10 minutos. O corante foi extraído pelo método de ebulição, e apresentou uma 

cor vermelha a rosa saturada que se manteve após a secagem do tecido.  

 

 
5 “Flor de Jamaica Africana”, https://mexico.inaturalist.org/taxa/163773-Hibiscus-sabdariffa 
 

https://mexico.inaturalist.org/taxa/163773-Hibiscus-sabdariffa


 
 

 
 

 

78 

Imagem 04 e 05. Flor de Jamaica desidratada. À direita, amostras de tecido tingidos 

com a flor e os tons de vermelho.  

   
Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

 

2. Sementes de feijão-preto (Phaseolus vulgaris). 

 

Imagem 06. Tecido tingido com semente de feijão preto por imersão em frio. A cor é 

roxa, quase azul.  

 
Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

  

O feijão-preto é uma planta herbácea presente desde tempos remotos no México 

e em muitos outros países da América Central e do Sul. Um dado curioso é que o feijão 

se considera como um dos alimentos mais antigos conhecidos e consumidos pelo ser 



 
 

 
 

 

79 

humano. No caso do México, Guatemala e El Salvador, os feijões foram cultivados há 

pelo menos 7.000 anos (EXPANSIÓN, 2012, s.n.).  

Para o tingimento do tecido pré-mordentado, realizamos primeiro a extração do 

corante ao deixarmos 500 g de feijão-preto de molho em 500 ml de água por 24 horas. 

Em seguida, procedemos à imersão a frio de uma peça de tecido, que permaneceu nesse 

líquido por outras 24 horas. Após esse período, realizamos a lavagem e secagem da peça 

à sombra.  

 

3. Pau-campeche ou Pau-azul (Eysenhardtia polystachya): 

 

Trata-se de um arbusto nativo do México e da região sudeste da América do Norte. 

A casca desta planta é amplamente utilizada no México, especialmente pela medicina 

tradicional indígena para o tratamento de doenças urinárias, digestivas e inflamatórias. 

Também ajuda a regular o açúcar no sangue (LINGO, 2024, s.n.).  

Para extrair as propriedades tingidoras da casca, foi necessário deixar 300 g do 

pau-campeche de molho em 300 ml de água por 24 horas. No dia seguinte, observamos 

que a água continha um forte concentrado do extrato. Esse líquido foi adicionado numa 

panela e agregamos outros 200 ml de água. Mergulhamos o tecido pré-mordentado 

nesse líquido por 15 minutos. Adicionamos uma colher de sopa de alúmen de potássio 

e esperamos mais 5 minutos. Retiramos o tecido, lavamos e deixamos secar. 

 

Imagem 07 e 08. Pau azul. À direita, amostras de tecido tingidos com pau-campeche 

ou pau-azul, resultando na cor marrom claro.  



 
 

 
 

 

80 

   
Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

 

4. Zacatlaxcalli (Cuscuta ssp): 

 

Se refere à uma trepadeira nativa do México, que é parasita área de outras 

plantas. Zacatlaxcalli, em náhuatl, significa “pan de hierba” (SOTO RUIZ, 2015) 

Diferentemente das cores azul, vermelha e roxa, os amarelos são colorantes 

encontrados em diversas plantas e “correspondem a dois grupos químicos, flavonoides 

e carotenoides, que estão presentes em inúmeras famílias botânicas”6 (SOTO RUIZ, 

2015, p.09). Em uma panela, submergimos 200 g de zacatlaxcalli limpo em 500 ml de 

água. Cozinhamos a trepadeira por 25 minutos e, em seguida, mergulhamos o 

mostruário de tecido pré-modentado por mais 25 minutos. Adicionamos uma colher de 

alúmen de potássio e retiramos o tecido do fogo após 10 minutos. A cor obtida foi um 

amarelo intenso. 

 

 

Imagem 09 e 10. Zacatlaxcalli. À direita, amostra de tecido tingido com a planta 

resultando na cor amarela saturada. 

 
6 “corresponden a dos grupos químicos, flavonoides e carotenoides, que se encuentran 
presentes en numerosas familias botánicas”. 



 
 

 
 

 

81 

   
Fonte: arquivo pessoal das pesquisadoras, 2025. 

 

O restante das plantas experimentadas, incluindo um inseto (Dactylopius coccus) 

ainda está em processo de análise dos resultados encontrados e de recoleta de 

informação sobre as características, usos e funções de cada organismo na natureza e na 

cultura mexicana. 

   

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

 As experiências derivadas de processos de tingimento artesanal com plantas 

domésticas e do nosso entorno imediato possibilitaram uma forma de conhecer mais 

profundamente as características taxonômicas, medicinais, alimentares, ambientais até 

agora trabalhadas no Ateliê de Teares. Inclusive, nos interessamos em rastrear os usos 

e significados culturais de algumas dessas espécies na cultura mexicana (ancestral e 

contemporânea). Isso inclui revisão da bibliografia disponível sobre o tema desde uma 

perspectiva inter e transdisciplinar. 

Com isso, buscamos continuar os experimentos com tingimento natural, 

empregando outros tipos de plantas, sobretudo, aquelas consideradas parasitas, mas 

também, endêmicas do contexto em que residimos. Temos observado que a qualidade 

dos tecidos tingidos com plantas nativas é ligeiramente superior à de plantas exóticas 

ou de legumes e frutas, mas necessitamos continuar experimentando. Da mesma forma, 



 
 

 
 

 

82 

pretendemos utilizar outros tipos de tecidos provenientes de fibras orgânicas, como a 

lã e a seda. 

A pesquisa com o tingimento artesanal sobre tecidos e fios utilizando plantas da 

região, nos abre uma série de possibilidades de trabalhos a ser desenvolvidos no âmbito 

artístico e científico, junto à comunidade universitária. Portanto, esses resultados 

preliminares nos encorajam a dar continuidade à investigação, considerando, em um 

futuro, a colaboração de pessoas especializadas em botânica e em química. Bem como, 

a realização de uma exposição artística em que coincidam todos esses saberes e 

experiências possibilitadas pela pesquisa. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ARROYO ORTIZ, Leticia. Tintes naturales mexicanos en la producción de tapiz artístico. 
Análisis de los tintes naturales mexicanos en algodón, henequén, lana y su viabilidad de 
aplicación en la actualidad. 1996. 212 f.Tese (Maestría en Artes Visuales) - Universidad 
Nacional Autónoma de México. Ciudad de México, 1996. 

BAIXAS, Isabel; PHILLIPP, Francisca. Teñidos Vegetales. Santiago, Chile: Nacional 
Gabriela Mistral, 1975. 

DE SOUSA SANTOS, Boaventura. El fin del imperio cognitivo. La afirmación de las 
epistemologías del sur. Madrid: Editorial Trotta, 2019. 

DUPEY, Élodie García. Nombrar y Pensar el Color en la Cultura Náhuatl Prehispánica. 
Ciudad de México: Fondo de Cultura Económica, 2024. 

ETCHARREN PADILLA, Patricia. Policromía en los Tintes Naturales.1986. 123 f. Tesis 
(Maestría, Escuela Nacional de Artes Plásticas) - Universidad Nacional Autónoma de 
México. Ciudad de México. 1986. 

EXPANSIÓN. El frijol es de origen mexicano, no andino, según investigadores. 06 de 
marzo de 2012. Disponível em: https://expansion.mx/salud/2012/03/06/el-frijol-es-de-
origen-mexicano-no-andino-segun-investigadores . Acesso em 28 de jun. 2025. 

FALCÓN ÁLVAREZ, Tatiana. Tintes de otoño. Experimentación con plantas tintóreas 
para la reinterpretación de saberes tradiciones y usos del color en manuscritos 
indígenas. 2014. 150 f. Tese (Maestría en Historia del Arte) — Universidad Nacional de 
México. Ciudad de México, 2014. 

GONZÁLEZ-OLIVA, Lisbet; FERRO DÍAZ, Jorge; RODRÍGUEZ-CALA, Diana & BERAZAÍN, 
Rosalina. Métodos de inventario de plantas. In: Mancina, C. A.; Cruz, D.D. (Orgs.). 
Diversidad biológica de Cuba: métodos de inventario, monitoreo y colecciones 
biológicas. Habana: Editorial AMA, 2016. p.60-85. 

ÍNATURALISTMX. Flor de Jamaica Africana. 13 de junho de 2025. Disponível em: 

https://expansion.mx/salud/2012/03/06/el-frijol-es-de-origen-mexicano-no-andino-segun-investigadores
https://expansion.mx/salud/2012/03/06/el-frijol-es-de-origen-mexicano-no-andino-segun-investigadores


 
 

 
 

 

83 

https://mexico.inaturalist.org/taxa/163773-Hibiscus-sabdariffa . Acesso em 28 de jun. 
2025. 

HERNÁNDEZ ORTIZ, Francisco. El proceso de fabricación del alumbre. De Re Metallica, 
Madrid, 42, p.105-116, 2024. Disponível em: 
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9971639 

LECHUGA, Ruth. Las técnicas textiles en México indígena. Ciudad de México: FONART, 
1982. 

LINGO, Devineé. Health Benefits of Palo Azul. Health.13 de setembro de 2024. 
Disponível em:https://www.health.com/palo-azul-benefits-8693006. Acesso em: 29 
jun. 2025. 

MIGNOLO, Walter. Aiesthesis decolonial. CALLE14: Revista de investigación en el campo 
del arte, Universidad Distrital Francisco José de Caldas,v. 4, n. 4, p. 10–25, 2010. 

MULVIHILLl, Thalia M.; SWAMINATHAN, Raji. Investigación educativa basada en las 
artes. Madrid: Morata, 2020. 

ONU. El costo ambiental de estar a la moda. Notícias ONU, 12 de abril de 2019. 
Disponível em: https://news.un.org/es/story/2019/04/1454161. Acesso em: 01 jun. 
2025. 

PERKINS, Kalina Mirianda. Plantas y otros recursos tintóreos de México. Ciudad de 
México: Secretaría de Medio Ambiente y Recursos Naturales, 2018. 

SALINAZ MUÑOZ, Francisca. Re-tintórea. Guía para la obtención de colorantes naturales 
sostenibles de la flora local. Santiago de Chile: Editorial PUC, 2020. 

SOSA, Ruth; VERA, Sebastián. Pedagogías decoloniales y producción de subjetividad en 
la a trayectoria de Laura Manavella y Oscar Lupori. Ciudad Autónoma de Buenos Aires: 
CLACSO, 2023. 

SOTO RUIZ, Tania. Aislamiento y caracterización del colorante derivado del 
zacatlaxcalli (Cuscuta tinctora Martius). 2015. 106 f. Tesis (Maestría en Ciencias) -
Universidad Nacional Autónoma de México: Ciudad de México, 2015. 

 

 

https://mexico.inaturalist.org/taxa/163773-Hibiscus-sabdariffa
https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=9971639
https://www.health.com/palo-azul-benefits-8693006


 
 

 
 
 

84 

REFLEXÕES CULTURAIS: 

RADICALIZANDO OS SENTIDOS A 

PARTIR DAS AMAZÔNIAS 

AMAPAENSES 

  

CULTURAL REFLECTIONS: RADICALIZING 

PERSPECTIVES FROM THE AMAPAENSE 

AMAZON 

  

REFLEXIONES CULTURALES: 

RADICALIZANDO LOS SENTIDOS DESDE 

LAS AMAZONÍAS AMAPENSES  

 

Elenilda Silva de Moraes 

leneunifap2009@hotmail.com 
Ivo Pantoja Medeiros 

ivopant@gmail.com 
Paula Silva Brito 

paulasb002@gmail.com 

 

 



 
 

 
 
 

85 

 

RESUMO 

Com a premissa de romper com os sentidos generalizantes que invisibilizam a 
pluralidade de identidades e culturas amazônicas, este trabalho tem como objetivo 
apresentar a narrativa visual da releitura da obra A Liberdade Guiando o Povo (1830), a 
partir de novas formas visuais de significação em diálogo com os povos amazônidas. A 
metodologia se fundamenta na análise da produção da imagem criada, em articulação 
com os debates coletivos entre os autores deste trabalho sobre Culturas e Educação. 
Confeccionada como identidade visual do III Colóquio da Linha de Pesquisa Educação, 
Culturas e Diversidades, do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 
Federal do Amapá (PPGED/UNIFAP), a releitura é construída com base em cinco 
categorias analíticas: Cultura e Educação (Eagleton, 2011; Repetto, 2019), Amazônia 
(Malheiro, 2023), Arte e Colonização do Imaginário (Akolo, 2010; Quijano, 1992), Cultura 
e Infância na Amazônia (Cohn, 2005; Kramer, 2007; Gusmão, 2012; Zilberman, 2012) e 
Cultura Queer na Amazônia (Louro, 2018; Miskolci, 2017; Bento, 2011; Butler, 2015; 
Foucault, 2019). Como desfecho, a imagem proposta convida o olhar do público a 
reconhecer as diferentes personagens que ilustram uma Amazônia plural, harmônica e 
resistente — corpos que, juntos, enfrentam os processos de descaracterização impostos 
pela cultura hegemônica e reafirmam seus modos de ser, viver e aprender no mundo.  

Palavras-chave: Arte. Diversidade. Educação. Cultura. Resistência. 

   

RESUMEN 

Con la premisa de romper con los sentidos generalizadores que invisibilizan la pluralidad 
de identidades y culturas amazónidas, este trabajo tiene como objetivo presentar la 
narrativa visual de la reinterpretación de la obra La Libertad Guiando al Pueblo (1830), 
a partir de nuevas formas visuales de significación en diálogo con los pueblos 
amazónidos. La metodología se fundamenta en el análisis de la producción de la imagen 
creada, en articulación con los debates colectivos entre los autores de este trabajo sobre 
Culturas y Educación. Concebida como identidad visual del III Coloquio de la Línea de 
Investigación Educación, Culturas y Diversidades, del Programa de Posgrado en 
Educación de la Universidad Federal de Amapá (PPGED/UNIFAP), la reinterpretación se 
construye en base a cinco categorías analíticas: Cultura y Educación (Eagleton, 2011; 
Repetto, 2019), Amazonía (Malheiro, 2023), Arte y Colonización del Imaginario (Akolo, 
2010; Quijano, 1992), Cultura e Infancia en la Amazonía (Cohn, 2005; Kramer, 2007; 
Gusmão, 2012; Zilberman, 2012) y Cultura Queer en la Amazonía (Louro, 2018; Miskolci, 
2017; Bento, 2011; Butler, 2015; Foucault, 2019). Como cierre, la imagen propuesta 
invita la mirada del público a reconocer los diversos personajes que ilustran una 
Amazonía plural, armónica y resistente—cuerpos que, juntos, enfrentan los procesos de 
descaracterización impuestos por la cultura hegemónica y reafirman sus modos de ser, 
vivir y aprender en el mundo.  



 
 

 
 
 

86 

Palabras clave: Arte. Diversidad. Educación. Cultura. Resistencia.   

  

ABSTRACT 

With the premise of breaking away from generalizing narratives that render invisible the 
plurality of Amazonian identities and cultures, this work aims to present the visual 
narrative of the reinterpretation of the artwork Liberty Leading the People (1830), 
through new visual forms of meaning-making in dialogue with Amazonian peoples. The 
methodology is based on the analysis of the created image, in conjunction with 
collective debates among the authors of this work on Cultures and Education. Developed 
as the visual identity of the III Colloquium of the Research Line Education, Cultures, and 
Diversities of the Graduate Program in Education at the Federal University of Amapá 
(PPGED/UNIFAP), the reinterpretation is structured around five analytical categories: 
Culture and Education (Eagleton, 2011; Repetto, 2019), the Amazon (Malheiro, 2023), 
Art and the Colonization of the Imaginary (Akolo, 2010; Quijano, 1992), Culture and 
Childhood in the Amazon (Cohn, 2005; Kramer, 2007; Gusmão, 2012; Zilberman, 2012), 
and Queer Culture in the Amazon (Louro, 2018; Miskolci, 2017; Bento, 2011; Butler, 
2015; Foucault, 2019). In conclusion, the proposed image invites the audience to 
recognize the diverse characters that illustrate a plural, harmonious, and resistant 
Amazon—bodies that, together, confront the processes of erasure imposed by 
hegemonic culture and reaffirm their ways of being, living, and learning in the world.  

Keywords: Art. Diversity. Education. Culture. Resistance.   

 

INTRODUÇÃO   

O termo colonialidade, cunhado pela primeira vez por Quijano retrata as 

diferenças entre a Colonização, empreendimento político econômico que teve fim, e a 

colonialidade, a reverberação dessa fase histórica frente aos nossos comportamentos, 

desejos, olhares, estética e cultura (Quijano, 2023). Assim, como pensar as visualidades 

das Amazônias sem as narrativas criadas pela Europa colonizadora?   

Viver na Amazônia nos coloca em um lugar sensível de existência histórica, 

marcado por essa colonialidade. Antagonicamente, comunidades e povos tradicionais 

resistem, reinventando a vida diante de investidas globais que perpetuam massacres. 

Este fôlego é um chamado ontológico dos povos e populações tradicionais para 

preservação das nossas existências (Cordeiro, Silva e Mendes, 2024).  

Ao longo da história, narrada pelas vias oficiais do conhecimento, como a Escola 

e a Arte, nossas existências são silenciadas e reduzidas em imaginários construídos para 



 
 

 
 
 

87 

atender contextos específicos, geralmente políticos e econômicos. Do empreendimento 

da colonização ocidental às narrativas do século XXI, há uma continuidade de 

dominação: na primeira, a colonização do imaginário; na derradeira, a apropriação e a 

popularização de modos de vida tradicionais, ambas permeadas por interesses do poder 

capitalista. 

Durante o empreendimento colonial das Américas pelo Ocidente, era necessário 

legitimar um imaginário de poder cujas bases residiam no desejo por tudo o que 

emanava do colonizador. Assim, crenças, saberes e manifestações artísticas que não 

serviam à dominação ocidental foram classificadas como incultas, iletradas e até 

inimagináveis. Os povos originários das Américas foram, nesse sistema, reduzidos à 

condição de seres sem cultura, sem alma, incivilizados, sem arte e sem conhecimentos, 

pelos colonizadores.  

Enquanto na colônia portuguesa se consolidava um massacre cultural, na Europa 

as belas-artes eram elevadas ao status de oficialidade. Nesse contexto de dominação 

cultural e de colonização do imaginário (Quijano, 1992), as imagens da história da arte 

tornaram-se a fonte do desejo, um ideal de beleza que reverberou, e ainda reverbera, 

traduzido nas escolas e nas instituições artísticas. Dessa forma, arte e educação foram 

instrumentalizadas ideologicamente pelo sistema-mundo de poder global. 

Diante disso, promover rupturas estéticas a partir de reflexões sobre o mundo 

contemporâneo torna-se urgente. É preciso pensar e sentir a arte por meio de epistemes 

outras, aquelas que atravessam nossas culturas ribeirinhas, indígenas, camponesas, 

quilombolas, negras, femininas, infantis e de gêneros dissidentes. As vidas que habitam 

as Amazônias amapaenses são plurais, diversas e, acima de tudo, resistentes. 

Logo, o objetivo deste trabalho é apresentar a narrativa visual da releitura da 

obra A Liberdade Guiando o Povo (1830), de Eugène Delacroix (imagem 01), a partir de 

novas formas visuais de sentido com os povos amazônidas, mediante a análise da 

produção da nova imagem e de diálogos com a educação, culturas e diversidades. 

Na perspectiva peirciana, a releitura não se limita simplesmente à repetição 

icônica de um signo, tampouco se reduz às interpretações de seus significados. Nesse 



 
 

 
 
 

88 

sentido, tal releitura passou por um processo de ressignificação, onde o signo original 

(A Liberdade Guiando o Povo) desloca-se de seu contexto histórico, eurocêntrico e 

hegemônico ao produzir novos interpretantes culturais e políticos (Peirce, 2005). 

Portanto, reinscrevemos a obra em um regime simbólico, amazônida e 

atravessados pelo gênero, pela educação ribeirinha, indígena, infantil e, sobretudo, 

divergente dos saberes colonizadores. 

 

Imagem 01:  A Liberdade Guiando o Povo. Tela do pintor Eugène Delacroix faz alusão à 
Revolução Liberal de 1830, que prolonga o movimento da Revolução Francesa 

 

 Fonte: © R.M.N./H. Lewandowski - Museu do Louvre/Paris/Reprodução 

A releitura proposta neste texto (Imagem 2) faz parte de uma série desenvolvida 

pela artista visual Lene Moraes, na qual se fazem releituras de clássicos da história da 

arte, geralmente racistas, ocidentais e colonizadores. A partir de outras reflexões críticas 

a obra foi idealizada para ser a identidade visual do III Colóquio da Linha de Educação, 

Culturas e Diversidades do Programa de Pós-Graduação em Educação da Universidade 

Federal do Amapá (PPGED/UNIFAP). Nessa ocasião, a imagem foi construída a partir de 

diálogos coletivos entre os autores deste trabalho, cujas pesquisas discutem Cultura e 

Educação. 



 
 

 
 
 

89 

A perspectiva da artista, uma das autoras desse texto, se firma na reflexão visual 

sobre as imagens da história da arte que vemos na cultura escolar e que se manifestam 

como legítimas ignorando as outras manifestações artísticas que emanam do povo 

(Moraes e Ribeiro, 2025). Esse imaginário cultural brasileiro, especialmente amazônida, 

se manifestou em suas experiências como artista e como arte-educadora. Afinal, as 

imagens do Ocidente estão nos espaços escolares, nos museus, nos livros didático e 

logo, nos códigos de beleza e aceitação dos alunos nas aulas de artes. O desejo de se 

apropriar desses ícones da história da arte nasce de uma disputa, de uma luta 

epistêmica, de romper com algo criado pelo ocidente e (re)nascer uma intervenção 

artística autêntica, porém radicalizando com os sentidos visuais do que ditam-se como 

hegemônicos.  

Imagem 02: releitura da obra A liberdade guiando o povo, pintura, acrílica sobre tela. 

Fonte: Lene Moraes, 2024. 

As categorias analíticas serão: Cultura e Educação (Eagleton, 2011; Repetto, 

2019) Amazônia (Malheiro, 2023;), Arte e Colonização do imaginário (Akolo, 2010; 



 
 

 
 
 

90 

Quijano, 1992), Cultura e infância na Amazônia (Cohn, 2005; Kramer, 2007; Gusmão, 

2012; Zilberman, 2012), Cultura Queer na Amazônia (Louro, 2018; Miskolci, 2017; Bento, 

2011; Butler, 2015; Foucault, 2019). 

A metodologia se dará pela reflexão sobre a criação da imagem, criação que 

partiu, conceitualmente, do debate intelectual de todos os autores do texto, com aporte 

nas culturas dos povos das Amazônias. As sessões se dividirão em três: a primeira, com 

o título “Da Cultura às Culturas”; a segunda, “Culturas e Infâncias na Amazônia”; e a 

terceira, “Há algo diferente nas Amazônias? Cultura queer nas Amazônias”. 

 

DA CULTURA ÀS CULTURAS  

 

A imagem original de Eugène Delacroix remonta a um imaginário vinculado à 

Revolução Francesa, contexto marcado pela ascensão da burguesia e pela difusão do 

liberalismo. No entanto, destacamos as reflexões de Santos (2023), que identificam duas 

esferas relevantes para a análise de nossa obra (Imagem 02), separadas por uma linha 

abissal entre territórios metropolitanos (colonizadores) e territórios colonizados. A 

primeira esfera refere-se à coexistência de sistemas jurídicos distintos: enquanto nas 

Américas eram permitidas violações contra corpos não-europeus e implementadas 

jurisdições específicas para manter o controle colonial, na Europa, particularmente na 

França, ocorria uma transformação política que influenciaria todo o globo, desde o 

liberalismo econômico até a elaboração dos primeiros documentos legais sobre 

igualdade e liberdade. A segunda esfera concerne ao Iluminismo como movimento 

intelectual que, ao mesmo tempo que defendia o cartesianismo e consolidava a 

episteme da ciência moderna, promovia o epistemicídio de todas as outras formas de 

conhecimento não europeias, particularmente os saberes dos povos indígenas. 

Nesse contexto, século XVIII, o conceito de cultura esteve no centro das ideias 

iluministas e seu culto ao desenvolvimento, Eagleton (2011) traça em seu texto como a 

cultura foi usada como mecanismo de eleição para ideais ocidentais. Assim, a cultura 

fora tudo o que o ocidente acumulou de conhecimento, modos, arte, e a aquisição 



 
 

 
 
 

91 

desses conhecimentos fazia do homem moderno um ser culto, ou seja, detentor de 

cultura.  

Associada também ao conceito de civilidade, ao passo que quem tem civilidade 

tem cultura, os que não tem esses saberes deste povo ocidental não eram considerados 

civilizados. Na raiz latina, a palavra cultura significaria cultivar, proteger e cultuar, assim, 

o cultus (culto) na era moderna, passa para um ideal espiritual. Essas explicações 

justificaram o genocídio indígena por séculos, é exemplo a Disputa de Valladolid, 

conhecida como o paradigma de Sepúlveda, no qual foi debatido se os indígenas do 

“novo mundo” mereciam as violações sofridas, por não serem civilizados, não terem 

alma, ou seja, não tinham cultura (Santos, 2021).  

Os aspectos gerais da cultura, enquanto conceito e fenômeno, possuem 

intrínseca natureza política. O teórico nigeriano Akolo (2010) demonstra como o 

processo colonial na Nigéria impactou profundamente o sistema educacional de artes 

em seu país. Conforme sua análise, os saberes culturais e estéticos autóctones foram 

sistematicamente excluídos dos currículos escolares - uma decisão política colonial cujos 

efeitos perduram até a contemporaneidade, manifestando-se tanto na marginalização 

dos conhecimentos tradicionais quanto na persistente negação desses saberes pelas 

instituições educacionais. 

Essa complexa articulação entre cultura e colonialidade nos inspirou a 

empreender uma ressignificação proposital de uma obra canônica ocidental, justamente 

aquela que a escola consagra como fonte legítima de conhecimento. A ruptura estética 

que propomos incorpora intencionalmente elementos das diversas culturas originárias 

das Amazônias, estabelecendo um diálogo crítico com a narrativa hegemônica. 

Nossa imagem (Imagem 02) foi inspirada nas culturas das embarcações 

ribeirinhas. A figura central é uma indígena segurando um livro, personificando a 

“liberdade” (de Delacroix) e os saberes ancestrais. Seus cabelos formam uma auréola 

que ilustra um céu ou o cosmo. Dessa forma, trazemos as reflexões de Kopenawa (2015, 

p. 75) em A Queda do Céu: “[...] os brancos acham que deveríamos imitá-los em tudo. 

Mas não queremos.”. O autor abordou os conhecimentos ancestrais afirmando: “Agora 



 
 

 
 
 

92 

é sua vez de responder ao chamado dos espíritos. Se pararem de fazê-lo, ficarão 

ignorantes” (Kopenawa; Albert, 2015, p. 75). 

A negação dos conhecimentos outros se ilustra aqui como resistência dos 

saberes tradicionais. Os conhecimentos indígenas foram negados pela colonialidade do 

saber e do imaginário (Quijano, 1992), mas resistem ao tempo e talvez representem a 

única forma viva de luta contracolonialista. 

Outros elementos foram inseridos na imagem, como os grafismos dos Karipuna 

e Tiriyó no corpo da indígena. As letras na embarcação formam a palavra Wëimpato, em 

Tarëno (tronco linguístico dos povos Tiriyó e Kaxuyana que vivem entre Amapá e Pará), 

que significa “lugar de aprender”, e foram usadas como representação das letras 

flutuantes uma tradição artística dos abridores de letras em barcos na Amazônia, como 

se observa nas imagens abaixo: 

 
Imagem 03: Igarapé do lago 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Fonte: Lene Brito, 2025. 

 



 
 

 
 
 

93 

Imagem 04: Letras flutuantes em embarcação, Oiapoque, 2025.  

      Fonte: Silvia Marques, 2025.   

As imagens de barcos presentes nas festividades religiosas tradicionais da 

Amazônia representam uma prática cultural que transcende a mera navegação fluvial. 

Os rios, mais do que vias aquáticas, constituem-se como percursos existenciais para 

populações que encontram na natureza tanto orientação quanto fundamento para 

experiências sensíveis. A percepção do cotidiano sempre se configurou como elemento 

fundamental na produção artística dissidente. Contudo, olhar para a Amazônia em sua 

profundidade – para além dos estereótipos construídos por aqueles com interesses 

exploratórios - representa um desafio epistemológico de superação das representações 

coloniais impostas sobre esses territórios e populações. 



 
 

 
 
 

94 

Como argumentam Malheiro, Porto-Gonçalves e Michelotti (2021), é imperativo 

romper com o imaginário colonial que concebe a Amazônia como vazio demográfico ou 

natureza inóspita. Tal construção discursiva, conforme os autores, serve aos interesses 

do capital exploratório, uma vez que, em suas palavras: “[...] ninguém sente falta do que 

foi legitimado como inexistente” (Malheiro et al., 2021, p. 13). 

 As letras flutuantes, tradição e marca identitária da Amazônia, criadas por 

artistas populares ribeirinhos, dão identidade única aos barcos e estabeleceram uma 

prática colorida que se tornou emblemática da cultura das embarcações regionais. A 

escolha das cores, que pintam o rio, o céu e a floresta, revela a intenção da artista em 

criar uma visualidade distante das representações de rios e céus padronizadas na arte 

ocidental. Pintar a Amazônia exige ressignificá-la, aprofundando-se em nossas culturas, 

conhecimentos, saberes e tradições. Como destacam Malheiro, Porto-Gonçalves e 

Michelotti (2021, p. 17), “práticas e saberes inscritos nos mundos amazônicos possuem 

potência universal para apontar novos horizontes”. 

 Silva (2020) apresentou as formas que arte colonial brasileira, conseguiu resistir 

as imposições, transformando a arte ocidental num produto a partir de sua cultura. 

Assim, refletimos as possibilidades de resistência cultural a partir das Amazônias com 

formas de ressignificar, de criticar os poderes políticos de expropriação, de apontar 

novos horizontes a partir das nossas memórias bioculturais, encarando essa diversidade 

como potências (Malheiro, et al, 2021). 

  

CULTURAS E INFÂNCIAS NA AMAZÔNIA  

 

A cultura adulta, com seus pincéis de época, tem delineado múltiplas percepções 

da infância ao longo do tempo: o adulto miniaturizado, o “inf-ans” (aquele que ainda 

não fala) puro e inocente, o aluno (Cohn, 2005; Kramer, 2007; Zilberman, 2012). 

Contudo, não se pode esquecer que a própria ideia de infância, como a cultura, não 

existe fora de um tempo e de uma sociedade que a constroem e a transformam 

constantemente (Cohn, 2005).  



 
 

 
 
 

95 

Torna-se, portanto, fundamental refletir sobre os estereótipos adultos 

projetados sobre a imagem da criança, especialmente quando tais concepções são 

incorporadas pelas instituições formais de ensino, interferindo diretamente no 

desenvolvimento das culturas infantis.  

Gusmão (2012) aponta que o adultocentrismo tende a enxergar a criança como 

uma “folha em branco”, pronta para ser preenchida com o conhecimento sobre o que é 

ser adulto, perspectiva que, para Zilberman (2012), equivale a uma formação voltada 

para o mundo do trabalho. Esse processo de escolarização, ao deslocar a criança da 

condição de co-produtora de saberes para a de mera repetidora dos discursos adultos, 

gera situações de subordinação, quando, na verdade, deveria promover experiências de 

aprendizagem baseadas em diálogos horizontais entre crianças e adultos (Iturra, 1994 

apud Gusmão, 2012). 

Em consonância, Cohn (2005) assinala que é necessário compreender a cultura 

de um grupo como um sistema simbólico co-construído por seus diferentes membros. 

Nesta perspectiva, as crianças não podem ser invisibilizadas como seres passivos ou 

meros reprodutores da cultura adulta, mas reconhecidas como co-produtoras de 

cultura. Suas produções são reconstruções de sentidos e percepções do ambiente em 

que atuam, atravessadas pelas influências adultas e pelo meio em que vivem, sejam 

estas as palafitas, o interior das florestas, as grandes cidades, mas também marcadas 

por sua própria e peculiar ótica. 

Assim, é necessário entender a criança a partir de sua própria perspectiva, 

compreendendo que o mundo da criança está inevitavelmente interligado ao mundo 

adulto, mas não pode deixar-se cegar pelas aspirações e responsabilidades 

adultocêntricas, pois a criança descobre o mundo através da experimentação dialógica, 

“o que ela faz por meio da comparação entre o que sabe, vê, ouve e observa, entre 

iguais, as outras crianças; e com este outro, diferente dela, o adulto.” (Gusmão, 2012, 

p.169) Por essa nova vertente, a criança assume um papel ativo em sua comunidade. 

[...] não sendo, portanto, passiva na incorporação de papéis e 
comportamentos sociais. Reconhecê-lo é assumir que ela não é um 
“adulto em miniatura”, ou alguém que treina para a vida adulta. É 
entender que, onde quer que esteja, ela interage ativamente com os 



 
 

 
 
 

96 

adultos e as outras crianças, com o mundo, sendo parte importante na 
consolidação dos papéis que a assume e de suas relações. (COHN, 
2005, P. 27-28). 

É nesse sentido que apresentamos a releitura da identidade visual expressa na 

Figura 02. A imagem desconstrói a representação da criança como mera reprodutora da 

cultura adulta, revelando-a como colaboradora ativa, participante de sua comunidade e 

co-produtora de cultura. Posicionada ao centro da composição, a criança assume um 

papel de destaque simbólico nesse retrato coletivo que, embora simplificado, comunica 

a força do protagonismo infantil no contexto das identidades amazônidas. O pequeno 

capelo que traz sobre a cabeça remete à persona do aluno, mas longe de restringi-lo a 

uma figura passiva, insere-o no cerne do processo educativo, que se constrói por meio 

do apoio e do incentivo mútuo entre os diferentes personagens representados. 

Esta postura implica refletir sobre o “adulto que educa e o papel que 

desempenha como mediador entre o saber produzido pela sociedade e por seus grupos, 

um saber legitimado, e esse outro saber que emerge da experimentação e da 

observação do mundo à nossa volta (...)” (Gusmão, 2012, p. 171). São esses saberes 

outros, que se manifestam nas múltiplas texturas e cores amazônidas, refletindo a 

miríade de infâncias desenhadas nas cidades, nos rios, nas pontes e nas florestas. A 

diversidade das culturas infantis é representada na sobreposição de personagens da 

imagem, que evocam infâncias outras, como a criança ribeirinha, a indígena, a 

quilombola, a do campo, bem como a criança com deficiência e a criança com autismo, 

cujas experiências singulares também compõem esse mosaico plural de infâncias 

amazônicas. 

Imagem 05: detalhe da obra, 2024.  



 
 

 
 
 

97 

 

Fonte: Lene Moraes, 2024. 

 

Dessarte, o barco que carrega o lema “lugar de aprender” reúne diversas 

identidades amazônicas em convivência simbólica. Dentre elas, destaca-se a figura azul  

- cor associada ao autismo - na representação do adolescente segurando uma pipa. 

Nesse contexto, o brinquedo torna-se metáfora da liberdade de ser e brincar, evocando 

o voo da imaginação e das múltiplas formas de perceber o mundo. A pipa simboliza, 

assim, o brincar como constructo cultural das infâncias, reafirmando suas potências 

criativas, singulares e legítimas na construção coletiva do conhecimento que se 

estabelece pela partilha das experiências com personagens outros. 

Trata-se, portanto, de uma proposta educativa que rompe com a lógica 

hierárquica tradicional, ao afirmar a potência das infâncias na construção coletiva do 

conhecimento, uma educação que acolhe, valoriza e navega junto com os saberes e 

vivências de seu território. 

 

HÁ ALGO DIFERENTE NAS AMAZÔNIAS? CULTURA QUEER NAS AMAZÔNIAS 

  



 
 

 
 
 

98 

De fato, uma das maneiras de ressignificar a existência de culturas outras se dá 

por meio do gênero, este que é construído socialmente (Butler, 2015), além da 

sexualidade e performance que tanto se faz presente no contexto da diversidade 

amazônida ao lado de outras categorias. Para tanto, um dos personagens inseridos na 

releitura foi pensado a partir da perspectiva queer. Trata-se, pois, de um sujeito que vive 

nas fronteiras dos gêneros, aquele que pode ser tudo ao mesmo tempo ou nada, pode 

ser um movimento, uma política, um modo de viver ou uma ideia, mas sobretudo, “um 

jeito de pensar e de ser que desestabiliza as normas regulatórias da sociedade, que 

assume o desconforto da ambiguidade, do ‘entre lugares’, do indecidível” (Louro, 2018, 

p. 8). 

Ao contrário do movimento homossexual norte americano, a luta política queer 

se deu pela crítica aos regimes de normalização que foram, e ainda são, impostos na 

sociedade, sua perspectiva é a partir das diferenças, não da ideia binária entre homo-

hetero. Longe disso, sua concepção vem para nos evidenciar a importância das 

diferenças dentro da própria diversidade, de identidades, sexualidades, performances 

que não sejam estritamente dentro da dicotomia entre a heterossexualidade e a 

homossexualidade, assumindo assim uma forte característica de oposição e contestação 

aos regimes vigentes de poder (Louro, 2001). 

É por isso que ao reforçar a lógica de Judith Butler de que o gênero é socialmente 

construído, Richard Miskolci (2017) afirma que o queer, enquanto categoria teórica e 

analítica, lida com o gênero culturalmente, porque masculino e feminino estão em 

homens e mulheres, independentemente de seus nascimentos, seja nos gestos, nos 

comportamentos ou maneiras de pensar, até porque essa categoria - gênero - está 

diretamente relacionada com “normas e convenções culturais que variam no tempo e 

de sociedade para sociedade” (Miskolci, 2017, p.32). 

Quando o status construído do gênero é teorizado radicalmente 
independente do sexo, o próprio gênero se torna um artifício 
flutuante, com a consequência de que homem e masculino podem, 
com igual facilidade, significar tanto um corpo feminino como um 
masculino, e mulher e feminino, tanto um corpo masculino como um 
feminino (Butler, 2015, p.26).  



 
 

 
 
 

99 

É claro que muitas dessas normas culturais e sociais ainda reproduzem a lógica 

dos gêneros inteligíveis (Bento, 2011), onde a associação compulsória entre masculino-

homem-pênis e feminino-mulher-vagina está consequentemente relacionada com as 

sexualidades, mesmo pelo fato de que, segundo Butler (2015), gênero e sexo ainda se 

moldam por meio da matriz heterossexual e essa diferenciação sexual e biológica nada 

mais é do que um dispositivo de biopoder (Foucault, 2019). Imposto, estruturante e 

aparentemente natural, denominado por Michel Foucault como o regime do poder-

saber-fazer.  

É nesse sentido que Berenice Bento (2011) critica a existência do gênero antes 

mesmo do nascimento das pessoas, seja na escolha dos nomes, nas cores ou 

brinquedos, pois ele é “fruto de inúmeras tecnologias sofisticadas que produzem 

corpos-sexuais” (Bento, 2011, p. 550). Espera-se, com expectativa, que aquele bebê 

corresponda com seu próprio sexo biológico e com o gênero que lhe está sendo 

designado. 

No entanto, se visto de modo divergente, sujeitos queers vão de encontro com 

essas lógicas. Por isso, ressaltamos na imagem 05 a característica da ambiguidade, 

justamente por ser um indivíduo que “recusa a fixidez e a definição das fronteiras e 

assumem a inconstância” (Louro, 2018, p. 21), rompendo de vez com as normas do 

gênero, sexo e sexualidade.  

Dentro do espectro da diversidade sexual e de gênero, é nítido a luta e existência 

de inúmeros grupos sociais distintos entre si (gays, lésbicas, bissexuais, transsexuais, 

entre outros segmentos). Para tanto, utilizamos o uso das cores que remete à bandeira 

de luta das pessoas transsexuais, transgêneros e travestis, justamente porque são cores 

que muitas famílias ainda utilizam para revelar se determinado sujeito é feminino (rosa) 

ou masculino (azul).  



 
 

 
 
 

100 

 

A interseccionalidade de gênero nos sujeitos amazônidas afeta mais ainda esses 

grupos que foram, e ainda são historicamente excluídos. Os diferentes eixos de 

identidade, poder e opressão se cruzam, moldando experiências únicas de 

marginalização. Aqui está uma síntese direcionada aos corpos subversivos que burlam, 

pela sua própria existência, a dicotomia do sexo e gênero e emergem como sujeitos 

visíveis na Amazônia. 

Por que não ser livre para escolher ambos? Independentemente das 

características físicas. É nesse contexto que o queer surge na identidade visual do 

Colóquio, como uma transgressão não só às normas do gênero, mas ao regime 

disciplinador e regulador de modo geral, entre elas a vestimenta, o cabelo comprido 

junto ao acessório em destaque, pelos nos corpos e, não menos importante, o carisma 

e a empatia no rosto do sujeito para mostrar que, sim, desafia as normatividades que 

tentam negar sua própria existência, ao mesmo tempo em que se sente à vontade com 

o movimento, o processo, a transição para chegar a sua própria autenticidade. 

 

CONSIDERAÇÕES  

  



 
 

 
 
 

101 

Este trabalho teve como objetivo apresentar a narrativa visual da releitura da 

obra A Liberdade Guiando o Povo (1830), elaborada a partir da temática do III Colóquio 

de Diversidades e Democracia na Amazônia Amapaense: Por uma Educação Plural, no 

qual a imagem foi utilizada como identidade visual. 

Os diálogos sobre Educação, Culturas e Diversidades fundamentaram esta 

composição, que busca ilustrar a pluralidade de povos e identidades amazônicas 

enquanto detentores e produtores de saberes. A imagem destaca a memória dos povos 

amazônidas, retirando-os da sombra das cicatrizes eurocêntricas e capitalistas, e 

afastando a ideia de um território vazio e disponível à exploração, para personificá-lo na 

força coletiva de seus grupos, um chamado a diálogos horizontais, interculturais e 

éticos. 

Empreende-se, assim, junto aos esforços de desvinculação da ótica hegemônica, 

uma resistência à influência homogeneizante da cultura de massas e à percepção 

unilateral que estigmatiza e caricatura os povos amazônidas. Ao valorizar suas 

narrativas, modos de vida e sistemas próprios de conhecimento, reafirma-se o direito 

de existir com diferença e de construir sentidos a partir de óticas outras. 

Diante disso, estende-se ao leitor um convite a conhecer, reconhecer e se abrir 

à vida e à cultura dos povos da Amazônia, que persistem e resistem como um lugar de 

aprender, enraizado nas múltiplas Amazônias de saberes, memórias e marcas de 

resistência que a constituem. 

  

REFERÊNCIAS  

  

AKOLO, Jimi Bola. O ensino da Arte em instituições educacionais: a experiência 
nigeriana; In: BARBOSA, Ana Mae (Org.). Arte/educação contemporânea: 
consonâncias internacionais. São Paulo: Cortez, 2010. 

BENTO, Berenice. Na escola se aprende que a diferença faz a diferença. Revista 
Estudos Feministas. Florianópolis, v. 19, n. 2, págs. 549-559: 336. agosto. 2011. 
Disponível em: 



 
 

 
 
 

102 

>https://www.scielo.br/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0104026X2011000200016 
&lng=pt&tlng=pt < Acesso em: 07 julho 2025  

BUTLER, Judith. Problemas de gênero: feminismo e subversão da identidade. Tradução 
de Renato Aguiar. 9 ed. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira, 2015. Coleção Sujeito e 
História. 

COHN, Clarice. Antropologia da criança. Rio de Janeiro: Zahar, 2005. 

CORDEIRO, A. A. S.; SILVA, E. A. C.; MENDES, D. M. “Amazonizar”: educação e ontologia 
política dos povos amazônicos. Revista Ibero-Americana de Estudos em Educação, 
Araraquara, v. 19, spe 3, e19482, 2024. e-ISSN: 1982-5587. DOI: 
https://doi.org/10.21723/riaee.v19i00.1948201 

EAGLETON, Terry. A ideia de cultura. 2 ed. Tradução: Sandra Castelo Branco; Revisão: 
Cezar Mortari; São Paulo: Editora Unesp, 2011. 

FOUCAULT, Michel. História da sexualidade 1: A vontade de saber. Tradução de Maria 
Thereza da Costa Alburquerque e J. A. Guilhon Albuquerque. 8. ed. Rio de Janeiro/São 
Paulo: Paz e Terra, 2019. Coleção Biblioteca de Filosofia. 

GUSMÃO, Neusa Maria Mendes de; Olhar viajante: Antropologia, criança e 
aprendizagem. Pro-Posições, Campinas, v. 23, n. 2 (68), p. 161-178, maio/ago. 2012. 
Disponível em: 
https://www.scielo.br/j/pp/a/CzQHcXcSsrrzLYr67skQNtf/?format=pdf&lang=pt. Acesso 
em: 25 jul. 2025. 

KRAMER, Sônia. A infância e sua singularidade. In: BRASIL. Ministério da Educação. 
Ensino fundamental de nove anos: orientações para a inclusão da criança de 6 anos de 
idade. Brasília, DF, 2007. p. 19-21. 

LOURO, Guacira Lopes. Um corpo estranho: Ensaios sobre sexualidade e teoria queer. 
3. ed. rev. amp. Belo Horizonte: Autêntica Editora e Argos, 2018. 

______. Teoria Queer: uma política pós- identitária para a educação. Revista Estudos 
Feministas, Florianópolis, v. 9, n. 2, págs.541-553, segundo semestre. 2001. 
Disponívelem:>https://www.scielo.br/scielo.php?pid=S0104026X2001000200012&scri
pt=sci_abst ract&tlng=pt < Acesso em: 08 maio 2025. 

HALL, Stuart. A centralidade da cultura: notas sobre as revoluções culturais do nosso 
tempo. Educação e Realidade, v.2, n.22, p. 15-45, Jul/dez, 1997. Disponível em : > 
https://seer.ufrgs.br/index.php/educacaoerealidade/article/view/71361 < Acesso em: 
20 julho 2024.  

MALHEIRO, Bruno, PORTO-GONÇALVEZ, Carlos, MICHELOTTI, Fernando. Horizontes 
Amazônicos: para pensar o Brasil e o Mundo. São Paulo, 1º ed., Fundação Rosa 
Luxemburgo; Expressão popular, 2021.  

______. As Amazônias no centro do mundo: do colapso climático à memória ancestral. 
In: PARRA, Glória (et. al.) Transiciones justas: uma agenda de câmbios para América 
Latina y Caribe. Buenos Aires: CLACSO/OXFAM, 2023. 



 
 

 
 
 

103 

MISKOLCI, Richard. Teoria Queer: um aprendizado pelas diferenças. 3 ed. rev. amp. 
Belo Horizonte: Autêntica Editora; UFOP – Universidade Federal de Ouro Preto, 2017. 
Série Cadernos da Diversidade; 6. 

MORAES, Elenilda Silva de; RIBEIRO, Adalberto Carvalho. Artes visuais: experiência de 
arte indígena na escola. EccoS – Revista Científica, [S. l.], n. 75, p. e28606, 2025. DOI: 
10.5585/2025.28606. Disponível em: 
https://uninove.emnuvens.com.br/eccos/article/view/28606. Acesso em: 23 dez. 2025 

PEIRCE, Charles Sanders. Semiótica. Tradução de José Teixeira Coelho Neto. São Paulo: 
Perspectiva, 2005. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del Poder, cultura y Conocimiento en América latina. 
Perú indígena, v. 13, n.29, p. 11-20, 1992. Disponível em quijano.pdf. Acesso em: 08 
ago. 2024. 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do Poder e classificação social; In: SANTOS, 
Boaventura de Sousa, MENESES, Maria Paula (org). Epistemologias do Sul. Almedina 
CES, Coimbra, 2° ed. 2023. 

SANTOS, Boaventura de Sousa. A gramática do tempo: Para uma nova cultura política. 
1 ed. Belo Horizonte: Autêntica, 2021. 

______. Para além do pensamento abissal: das linhas globais a uma ecologia de 
saberes. In: Epistemologias do Sul. Boaventura de Sousa Santos, Maria Paula Meneses 
(org), Almedina CES, Coimbra,2° ed. 2023. cap. 01, p. 23-71. 

SILVA, Hertha Tatiely. Artes visuais entre subordinação e a desobediência epistêmica. 
Revista Sures, v.1, n. 14, p.60-69, junho, 2020. Disponível em 
https://revistas.unila.edu.br/sures/article/view/2072/2004. Acesso em: 04. Ago. 2024.  

ZILBERMAN, Regina. A literatura infantil na escola. 1ª ed. São Paulo: Global Editora, 
2012.  

 



 
 

 104 

SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: 

ICONOGRAFIA E MATERNIDADE, 

IMPACTO E RECEPÇÃO NA 

SOCIEDADE. 

 

SANT’ANA DE CAMPO GRANDE: 

ICONOGRAFÍA Y MATERNIDAD, IMPACTO Y 

RECEPCIÓN EN LA SOCIEDAD. 

 

SANT’ANA OF CAMPO GRANDE: 

ICONOGRAPHY AND MOTHERHOOD, IMPACT 

AND RECEPTION IN SOCIETY. 

  

Djalma Freitas de Andrade (UFRN) 

djalma.freitas.119@ufrn.edu.br 

 

 

RESUMO 

Estudo acerca das imagens de Sant’Ana e sua utilização pela Igreja ao longo da história, 
partindo da iconografia de Sant’Ana mestra presente na paróquia de Senhora Sant’Ana 
em Campo Grande no Rio Grande do Norte. Por meio de sua iconografia serão analisadas 



 
 

 105 

cinco formas de representação simbólica que a imagem tridimensional da santa pode 
apresentar. Entendendo assim como a representação de Ana construída pela Igreja 
reflete na sociedade, e cria toda uma cultura e um imaginário de maternidade conforme 
as necessidades do tempo e do recorte social presente. Para esta análise autores que 
são os fundamentos teórico-metodológicos e nos apoiam nesse exercício de análise 
iconológica e iconográfica serão: Maria Beatriz de Mello e Souza, Jadilson Pimentel dos 
Santos, Luísa Ximenes Santos e Peter Burke. Tudo isso com o amparo regional do dossiê 
da Festa de Sant’Ana de Caicó, do Iphan, que narra a questão no Rio Grande do Norte. 

Palavras-chave: Sant’Ana; Maternidade; Representação; Gênero. 

 

RESUMEN 

Estudio acerca de las imágenes de Santa Ana y su utilización por la Iglesia a lo largo de 
la historia, partiendo de la iconografía de Santa Ana maestra presente en la parroquia 
de Señora Santa Ana en Campo Grande, en Río Grande del Norte. A través de su 
iconografía, se analizarán cinco formas de representación simbólica que la imagen 
tridimensional de la santa puede presentar. De este modo, se comprenderá cómo la 
representación de Ana construida por la Iglesia refleja en la sociedad, y crea una imagen 
de maternidad conforme a las necesidades del tiempo y al recorte social presente. Los 
autores que fundamentan teóricamente y metodológicamente este ejercicio de análisis 
iconológico e iconográfico serán: María Beatriz de Mello y Souza, Jadilson Pimentel dos 
Santos, Luísa Ximenes Santos, Peter Burke. Todo esto con el apoyo regional del dosier 
de la Fiesta de Santa Ana de Caicó del Iphan, que relata la cuestión en Río Grande del 
Norte.  

Palabras clave: Santa Ana; Maternidad; Representación; Género. 

 

ABSTRACT 

Study on the images of Saint Anne and their use by the Church throughout history, 
starting from the iconography of Saint Anne as educator present in the Parish of Senhora 
Sant'Anna in Campo Grande, Rio Grande do Norte. It will be analyzed, through its 
iconography, five forms of symbolic representation that the three-dimensional image of 
the saint may present. In this way, it will be understood how the representation of Anne 
constructed by the Church reflects society and creates an image of motherhood in 
accordance with the needs of the time and the prevailing social context. The authors 
who theoretically and methodologically support this iconological and iconographic 
analysis are: María Beatriz de Mello e Souza, Jadilson Pimentel dos Santos, Luísa 
Ximenes Santos, and Peter Burke. All of this will be supported regionally by the Santa 
Ana Festival dossier from Caicó by Iphan, which details the situation in Rio Grande do 
Norte. 

Keywords: Saint Anne; Motherhood; Representation; Gender. 

 



 
 

 106 

INTRODUÇÃO 

 

Neste artigo pretende-se desenvolver um estudo sobre as imagens de Sant’Ana, 
a partir de cinco formas de suas iconografias fotografadas no nordeste e norte brasileiro. 
Analisando seus usos catequéticos, sua utilização pela Igreja e as influências do seu culto 
no município de Campo Grande e no Rio Grande do Norte. De todo modo, para 
iniciarmos temos que compreender que a imagem de Ana parte de uma representação 
primeiramente genealógica, mas logo familiar e educadora. Porém, todas com certeza 
vinculadas e baseadas em uma forte ideia de maternidade conforme a época de sua 
produção. 

O interesse pelo tema nasce após observação de uma Sant’Ana, que para uso 
pedagógico chamaremos de solitária. Nesta imagem não havia a tradicional figura 
ladeadora de Ana, Maria Menina. A imagem localiza-se em um altar lateral dividido em 
três retábulos. Ali se percebeu que o reconhecimento de que se tratava da imagem de 
uma santa de devoção, não veio pelo símbolo da menina, mas pelo livro. No universo 
daquele retábulo Sant’Ana não exercia a maternidade diretamente, mas contemplava 
sua filha com Jesus e José, assim ela cuidava de sua prole, sua criação, o carinho que 
passou e acaba duplamente mãe; representada como avó. Após essa descoberta volta-
se a vê-la dessa maneira em Belém do Pará, quando deparado-se com outra Sant’Ana 
Solitária, foi então a decisão final de aprofundar-se no estudo e no mundo de suas 
iconologias. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 1 - Sant’Ana Solitária. Museu de Arte Sacra do Estado do Pará. Barroco, séc. 

XVIII. 



 
 

 107 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 27 de set. 2024. 

 

Sant’Ana em Campo Grande e no Rio Grande do Norte: festa e identidade 

 

A primeira imagem visual de Ana com que tive contato, estampava uma camiseta 
de uma Festa de Sant’Ana. A Festa de Sant’Ana de Campo Grande é a maior 
manifestação religiosa, social e cultural da cidade. Ela é uma das oito festas de Sant’Ana 
do Rio Grande do Norte que são reconhecidas como patrimônios imateriais do estado, 
tendo a maior, que se realiza em Caicó, reconhecimento de patrimônio cultural imaterial 
do Brasil7.  

Essas festas de Sant’Ana que duram entre dez e onze dias, envolvem desde 
novenas, missas e procissões a eventos culturais como cavalgadas, vaquejadas, 
apresentações de danças, artistas locais e nacionais, comidas típicas, feiras e parques. 
Sempre tendo seu ápice na Festa Litúrgica da santa (26 de julho) ou no domingo seguinte 
à ela, quando ocorrem as procissões que carregam pelas ruas em desfile a imagem da 
padroeira enfeitada e preparada anualmente para este momento. Já as camisetas são 
parte da grande variedade de souvenirs que podem ser adquiridas com a estampa da 
protetora da terra. Desse modo a camiseta despertava na criança que a observava 

 
7 “RN reconhece Festas de Sant’Ana do interior como patrimônios culturais imateriais.” G1 RN, 12 de 
jul. 2022. 



 
 

 108 

curiosamente, o sentimento de pertencimento a algo maior, a sensação de uma 
identidade, tendo então um  déjà-vu, reconheço ali a pequena imagem de Campo 
Grande8.  

Vinda de Portugal, a pequena santa que é talhada, folheada e policromada, tem 
60cm, é uma Sant’Ana Mestra. Sendo assim, retrata Ana sentada com um livro em mãos 
com o qual leciona a Maria Criança. Chega à cidade no século XVIII, mas de fabricação 
prévia, ou seja, não sendo feita exclusivamente sob encomenda para a capela, podendo 
ser mais antiga. Por meio desta imagem conseguimos três símbolos iconográficos 
fortíssimos e indispensáveis para formação de um corpus-iconográfico comum: o livro, 
a criança e a velhice. 

 

ANA DOCUMENTAL 

 

Das fontes que narram a existência da avó de Jesus Cristo, nenhuma está na 
Bíblia ou em qualquer outro livro reconhecido canonicamente pela Igreja9. A descrição 
de suas vidas vem de lendas e contos populares, mas principalmente do Protoevangelho 
de São Tiago. O chamado “evangelho da infância de Maria”, é um dos muitos 
“evangelhos” que narram a infância do Cristo, que não foram reconhecidos como 
inspirados por Deus no Concílio de Niceia que definiu os cânones da Bíblia. Segundo a 
história escrita nele, Ana seria uma israelita rica, esposa de Joaquim, ambos 
descendentes da família de Davi e que morariam próximos à piscina de Betesda em uma 
região da aristocracia hebreia. Joaquim era um comerciante muito rico, porém sofriam 
o estigma de não terem gerado descendência, sendo naquela época a esterilidade causa 
de grande escândalo social, já que, segundo a tradição judaica, o casal que não tivesse 
prole era tido como amaldiçoado por Deus10.  

Joaquim e principalmente Ana, por ser mulher, eram alvos constantes de 
comentários, olhares tortos e humilhações nos espaços públicos, principalmente nos 
sagrados. Contudo após um retiro de Joaquim ao deserto, um anjo teria aparecido a 
ambos separadamente e avisado que Ana iria conceber uma menina. Ao saber da notícia 
sobre a paternidade, Joaquim volta do deserto para Jerusalém, onde encontra Ana em 
um dos portões da cidade, e ali dão o famoso “ósculo da porta dourada de Jerusalém” , 
extremamente difundido na arte oriental. Assim nasceria Maria que eles prontamente 
ofertaram no templo para criação e casamento ao ter a menarca. Segundo o mesmo 
escrito, Ana teria terminado a vida na viuvez, já outros acreditam que teria se casado 
mais uma vez, assim criando a devoção da Santa parentela de Jesus, condenada pelo 
Concílio de Trento. Por fim percebe-se que Ana viveu uma conceito de maternidade 
totalmente diferente das retratadas em suas iconografias, tornando-se uma 
materialização do arquétipo de mãe conforme o tempo histórico. 

 

 
8 Cavignac, Jolie. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Dossiê Iphan: Natal/RN, jan. 2010, p. 11-115. 
9 Filho, 2001, p. 147. (apud Santos, 2012, p. 259)  
10 O Protoevangelho de Tiago: baseado no texto crítico grego de Émile de Strycker (em inglês). 



 
 

 109 

EXPOSIÇÃO DOS CONCEITOS ICONOLÓGICOS 

 

As primeiras imagens da santa que chegam à Europa, apresentam Ana com 
Joaquim, seja grávida, osculando ou cuidando de Maria11. A segunda é denominada pela 
iconologia de “Sant’Ana Guia", uma imagem que raramente apresenta o livro em mãos, 
esses geralmente são trazidos pela menina Maria. Ana nesta iconografia anda de mãos 
dadas com Maria, sendo este ato de guiar que dá o título à imagem; essas costumam ter 
ainda a presença de Joaquim, porém já como uma figura observadora, e aqui o símbolo 
iconográfico do livro começa a passar uma ideia de educação12. 

As terceiras, chamadas de “Anas Mestras” são o ápice desta figura educadora. 
Com ela suprime-se totalmente essa função familiar, tendo agora suas iconografias 
totalmente independentes da figura de Joaquim. Essas imagens trazem Ana como ponto 
central, as mais requintadas são sentadas em uma cátedra enfeitada ou simples. 
Sentada ou em pé, o ato de estar lecionando a Virgem Maria concretamente, marca a 
imagem na iconologia13.  

A quarta imagem não é de Ana propriamente, mas pode ser de Santa 
Emerenciana, ou de Ana com sua filha. A imagem das chamadas Santas Mães que 
respectivamente trazem a figura de Emerenciana erguida levando em seu colo Ana de 
um lado e a Virgem Maria do outro, ou apenas as que trazem Ana e Maria sentadas ou 
em pé, mas unidas pelo menino Deus como em uma confidência de mulheres, 
demonstrando o forte apelo do sagrado feminino nestas imagens, por consequência da 
maternidade14.  

 

 

 

 

 

 

 

Figura 2 - Sant’Ana. Paróquia de Campo Grande, Barroco, séc. XVIII. 

 
11 Souza, Maria Beatriz de Mello e. Mãe, mestra e guia: uma análise da iconografia de Sant’Anna. Rio de 
Janeiro: Topoi, dez. 2002. p. 235. 
12 ______., Op. cit., dez. 2002. p. 233. 
13 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 236. 
14 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 236. 



 
 

 110 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 30 de jul. 2023. 

A última também poderia estar incluída no universo das Santas Mães, porém a 
solitude da imagem e o reconhecimento da mesma fora de seu complexo de narrativa 
iconográfica, faz das Sant’Anas Solitárias uma imagem própria. Nela podemos ver a boa 
avó e a grande mãe, se dentro do conjunto da sua realidade imagética. Porém, também 
se for encontrada fora, podemos vir a reconhecê-la pelas marcas simbólicas do livro e 
da velhice, dando a sua identidade própria. 

Apesar destas cinco ricas iconografias centrais com suas incontáveis variantes e 
misturas, todas elas dissociam fortemente da fonte documental da vida de Ana que já 
vimos anteriormente. 

 

ÍNICIO E LÓGICA DO CULTO 

 

As primeiras aparições da imagem de Ana vêm com um processo de feminização 
que começa passivamente na Igreja. São diversas as mudanças que ocorrem, como a 
criação de monastérios femininos pelo século XII destinados a vida religiosa, esse é um 
dos mais marcantes, exemplos da mudança de olhar que a Igreja tem sobre o feminino15.  

 
15 ______., Op. cit. dez. 2002. p. 233-237. 



 
 

 111 

Apesar de, desde o Concílio de Éfeso, Maria ter se destacado e despontado no 
cenário cristão como Mãe de Deus, suas devoções só ganham força no período 
medieval. Neste período, eclesialmente, a mulher deixa de ser vista na Igreja como 
propensa e predestinada ao pecado. É estabelecido o contraponto de Maria e Eva, que 
seria justamente a obediência. O triunfo de Maria seria ser a mãe do filho de Deus, sendo 
assim, a visão de mulher pecaminosa só poderia ser trocada a partir da figura de mulher 
obediente e mãe, portanto este primeiro momento das iconografias de Ana vem por 
consequência da criação desta mariologia, e este estudo mais profundo de Maria que 
obviamente precisava de momentos de sua vida para serem estudados. No entanto, a 
genealogia do Cristo na bíblia, segue uma linha paterna de José pelo costume patriarcal 
da época. Maria então fica carente de uma genealogia, mas logo essa é feita através dos 
apócrifos do século II, que são atribuídos a São Tiago. Neste texto fala-se dos ancestrais 
e da genealogia de Joaquim e Ana, dizendo que ambos descendem do Rei Davi e por 
meio desses escritos os teólogos mariólogos traçam árvores genealógicas que antes 
eram apenas cristológicas, começam a ser também mariológicas.  

Assim, conseguindo uma consolidação do culto da Virgem na Igreja, surgem no 
ocidente imagens com Joaquim e Ana juntos, exercendo função de pais, apresentando 
a menina ao templo, com ações semelhantes às iconografias orientais, até no famoso 
ósculo da porta dourada de Jerusalém. Todas as imagens, até este momento, traziam 
Joaquim e Ana em situação de paridade, nelas Joaquim é uma figura ativa, exerce 
função, o ato de beijar Ana, o ato de levar a filha nos braços com a esposa, até então um 
culto voltado a família e ao conjunto familiar de Maria. 

 

ANA E O SAGRADO FEMININO 

 

Com a consolidação destes cultos Marianos, o processo de feminização da Igreja 
e agora da santificação matriarcal, os cultos da natividade de Maria ganham força e se 
espalham naturalmente. Quem é nascido tem mãe, e com isso começam as pinturas 
iconográficas de Ana grávida, amamentando ou simplesmente cuidando da menina. 
Assim também começa o apagamento da imagem de Joaquim, que sai da função ativa 
que tinha nestas iconografias orientais e ocidentais e passa a uma função de observador 
de canto, como apenas um contemplador, sua imagem não exprime mais atividade e 
não há um Joaquim mestre ou guia. Ana então nestas primeiras imagens ganha destaque 
por carregar no ventre a menina Maria que é centro da iconografia16. 

Esse apagamento da figura de Joaquim gera posteriormente a desconexão da 
imagem de Ana com a dele. Dessa forma, abre-se espaço para que devoções puramente 
femininas surjam, como as Santas Mães que consistem em uma imaginária que costuma 
trazer Ana com Maria já adultas, sentadas juntas cuidando do menino Deus, mais uma 
vez a função de cuidado feminino é retratado. Outra a iconografia é a de Emerenciana, 
que teria sido a mãe de Ana e se juntado aos retirantes do Monte Carmelo, por isso vira 
uma Santa Carmelita. Sua difusão ocorre pelos mesmos, não havendo registros de sua 

 
16 Souza, Op. cit., dez. 2002. p. 236-241. 



 
 

 112 

vida, tudo consiste apenas em uma lenda medieval. Com a reforma litúrgica, 
Emerenciana foi retirada do Calendário dos Santos, não há comemoração à ela no 
Santoral Carmelita, nem há uma Festa Litúrgica própria17.  

Assim como Ana, Emerenciana nasce da necessidade de culto à Grande Mãe, ao 
feminino e talvez a uma memória das deusas pagãs da Europa. Utilizando o conceito de 
memória iconográfica de Peter Burke, podemos fácil, clara e rapidamente pensar isso, 
as imaginárias de Emerenciana e das Santas Mães abordam várias questões citadas no 
texto, como a presença do feminino e o culto ao materno e as antigas e sábias mulheres. 
Emerenciana, bisavó do Cristo, mãe de Ana, evidencia ainda mais as ligações de 
maternidade e do feminino tendo em vista que traz em um de seus braços a filha e no 
outro a neta, numa clara demonstração de tudo que é aqui exposto18. Essas imagens das 
três mulheres juntas muito afirmam sobre o que será mostrado adiante.  

Peter Burke (2005) traz em seu livro uma sessão especial para a análise de 
imagens devotas. Tendo uma formação Warburguiana, emprega conceitos como a 
supervivência das imagens, nos períodos do Concílio de Trento e da Reforma 
Protestante de 1517. O termo Memória é dado pelo Lutero em uma citação desse texto.  

Se fizeram imagens (durante a Reforma) em benefício das crianças e da gente 
simples que, como dizia Lutero: “São aqueles que se fazem memorizar a 
história sagrada com mais facilidade por meio de figuras e imagens que 
através de meras palavras e doutrinas”. (Burke, 2005, p. 70) 

Estamos tratando aqui da Phatosformel19 presente nestas supervivências de 
Ana. Assim utilizaremos essa metodologia para adentrar ao mundo iconológico 
particular que se criou em torno da ligação profunda desta mulher. A dissonância entre 
sua persona histórica do Protoevangelho de São Tiago e seu mito e materialização deste 
em forma de iconografia. Buscando também seu impacto na percepção da maternidade 
em sentido singular, ou seja, de Ana para Maria, e plural no sentido da grande mãe de 
todos. 

 

 

 

 

 

 
17 Almeida, Lilian Pestre de. A presença da grande mãe no imaginário brasileiro (formas e motivos 
barrocos). Organon, Porto Alegre, v.16, n. 16, 2013, p. 178-179. 
18Burke, Peter. Visto y no visto: El uso de la imagen como documento histórico. Tradução: Teófilo de 
Lozoya. Santa Perpètua de Mogoda, Barcelona: A&M Gràfic, 2005. p. 238-239.  
19 Burke, Op. cit., 2005, p. 59-74. 



 
 

 113 

Figura 3 - Imagem doméstica. Museu do Estado de Pernambuco, séc. XVIII. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 07 de abr. 2024. 

 Alicerçados estes cultos a figura de Maria, começam então suas invocações como 
Sedes Sapientiae20. Nisso, cria-se um corpus-iconográfico próprio para esta invocação. 
Desde os primórdios da iconografia, alguém sentado passa a ideia de ensinamento, 
observamos isso, por exemplo, nos ícones de Christus Pantocrator presentes no Oriente. 
Então, sendo sede da sabedoria, Maria começa a aparecer sentada, em um trono e com 
o pequeno Jesus nos braços. Sentada sua figura materna passa uma noção de ensinar, 
mas também de cuidar, seguindo os padrões de Trento e da Reforma Religiosa, onde as 
imagens devem evocar emoção, tendo de ser vista principalmente pelos olhos da alma, 
como dizia Antonio Suquet21. 

Seguindo essa lógica e o processo de Santificação Matriarcal vivenciado pela 
Igreja, a figura de Ana tem seu segundo boom. A noção de família é deixada de lado e 
agora aparece como figura de ensino, como mestra de Maria e sua boa educadora. Suas 
imagens já não precisam coexistir com a figura de Joaquim, e sua devoção é bem mais 
propagada, vide o número de padroados que recebe. Torna-se diferente do marido em 
uma Santa popular, presente em diversos oratórios pessoais e igrejas.22 

 
20 Sede da sabedoria em tradução livre. 
21 Suquet, Antonio. Via Vitae Aeternae, 1620. (apud Serrão, 2016, p. 149) 
22 Souza, Op. cit., dez. 2002. p. 241. 



 
 

 114 

Ana seria exemplo de como essa vez aparece sentada, parecida com a 
iconografia da Sedes Sapientiae, reforçando ainda mais a noção de sabedoria em volta 
de sua pessoa; o livro sempre em mãos, sejam nas suas ou nas da menina, serve para 
passar uma catequese específica das necessidades sociais da época.23 Se todo ícone é 
sinal e catequese, seguindo as diretrizes da Igreja sobre as imagens, chama a atenção 
que sua didática imagética era muito mais voltada para uma formação religiosa, como 
dizia Gregório Magno durante a liberação dos ícones24, mais do que venerar, era 
necessário aprender com elas.  

Assim, Ana traz o ensinamento das boas moças e de comportamento para as 
mulheres de todas as idades, reforçando seus papéis dentro do conjunto familiar. Um 
exemplo disso são suas ladainhas. Nelas são comuns os termos como: Mestra das 
virgens, Mãe das viúvas, Esposa digníssima de Joaquim, Boa sogra de São José25. 

 

A MATRONA BRANCA DOS ENGENHOS 

 

No Brasil o culto a Ana chega já no período pós-reforma protestante, e associado 
com a forte devoção a Imaculada Conceição presente no reino português. A santa chega 
a terras brasileiras como conceptora da Virgem, seguindo a lógica de Tomás de Aquino 
sobre as imagens, que seria gravar perante os homens a excelência dos anjos e santos, 
e associando ao pensamento de Francisco Holanda tributar honra às imagens para 
memória e recordação de seus feitos26. Assim, o maior feito de Ana sendo a Virgem 
Maria, mas também o milagre da concepção. Ana gera em seu ventre a primeira pessoa 
sem pecado, a Nova Eva e a esperança para a salvação da humanidade. Logicamente sua 
iconografia viria apresentando ambas. Neste contexto brasileiro já temos Joaquim como 
secundário, diversas igrejas são instaladas sob a invocação só de Sant’Ana, isso vem 
como falado anteriormente de uma posição de importância por ter concebido Maria 
sem pecado27.  

Ana agora é também argumento, peça chave e parte do futuro dogma de fé da 
concepção de Maria que é totalmente livre do pecado original. Essa devoção ganha 
apreço dos Jesuítas que se tornam propagadores fervorosos dela, vistos que áreas 
missionadas suas, principalmente de mais impacto Sudeste e Nordeste brasileiro, 
tendem a ter tanto como devoção particular28, tanto como padroados a mãe de Maria, 

 
23 ______., Op. cit., dez. 2002. p. 241. 
24 O Sacrosanto, e Ecumenico Concilio de Trento em Latim, e Portuguez: Dedica, e Consagra aos Excell., 
e Rev. Senhores Arcebispos, e Bispos da Igreja Lusitana, João Baptista Reycend. Lisboa: Na Officina 
Patriarc. de Francisco Luiz Ameno, 1781, Tomo II, p.351, 353 (apud Ximenes, 2013, p. 27) 
25 Oliveira, 2001, p. 10. (apud Santos, 2012, p. 258) 
26Ximenes, Luísa. O Concílio de Trento e a discussão acerca do estatuto da imagem. Orientador: Prof. 
Drª. Marília de Azambuja Ribeiro. 2013. Monografia (Especialista em Cultura e Arte Barroca) - 
Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2013, p. 19 
27 Souza, Op. cit., dez. 2002, p. 237. 
28 _____., Op. cit., dez. 2002, p. 237. 



 
 

 115 

inclusive há registros de sua presença no Vale do Assú, no período da construção da 
Igreja de Sant’Ana do Campo Grande, ponto de partida desta pesquisa29. 

 

VOSSOS FILHOS DESTA TERRA 

  

 A imaginária de Sant`Ana, nesse aspecto, não cumpre bem seu papel no Rio 
Grande do Norte. Para a sociedade leiga que participa ativamente de suas festas e a 
venera, não há uma linha que demarca as fronteiras do que é Maria e do que é Sant’Ana. 
A visão materna sobrepõe-se sobre o papel de ambas na história da salvação para o 
catolicismo, tanto é que são comuns denominações como “Nossa Senhora de Sant’Ana”, 
principalmente pelos mais antigos. Essa forma de invocar, como se Ana fosse apenas 
mais um dos títulos atribuídos à Virgem Maria, torna tudo muito ligado30. 

Trechos do hino à Sant'Ana de Caicó31 quanto de Currais Novos32 corroboram 
com essa visão. No primeiro, temos expressamente a visão de como a imagem de 
Sant’Ana é importante para a construção de seus cultos. O hino de Currais Novos, de 
1919, que tem a composição de sua letra por Vivaldo Pereira de Araújo, convoca em seu 
refrão que “os irmãos de Cristo se curvem em profunda reverência com amor e 
clemência ante ao vulto de Sant’Ana”. Vulto, na época, palavra associada às imagens 
dos santos produzidas em forma tridimensional. Além disso, as glórias cantadas à 
Sant’Ana nesses hinos são expressamente iguais as glórias marianas. Palavras como farol 
que leva a Deus ou cofre divino e tantas outras que aparecem muitas vezes. Essa 
segunda, no caso de Maria, teria sido por ter guardado o Salvador em si. Mas, nesse 
caso, vemos aqui essas cantorias que só fariam sentido se realmente a imagem de 
Sant’Ana e Maria não só se entrelaçassem, mas se misturassem.  

Para adiante, temos o hino de Caicó, uma composição de Palmyra Wanderley, 
que canta Sant’Ana como senhora doce e clemente. Nesse ponto não temos 
discrepância no papel de Maria e Sant'Ana. Depois, são cantados versos de Mãe da 
Graça e do Perdão.  

O fato de Maria ser cheia da graça santificante de Deus não é um embate 
teológico. Vimos que isso poderia se encaixar perfeitamente, já que a propagação do 
culto a Ana está essencialmente ligada à Imaculada Conceição. Mas e a mãe do perdão? 
O perdão dos pecados para a teologia católica vem de forma única e exclusiva de Jesus 
Cristo. Aqui não esquecendo da licença poética dos artistas, mas, de fato, é inegável que 
as citações a Jesus Cristo logo adiante não podem sair se não de uma mistura das figuras 
da mãe e da filha. Tanto que é natural vermos os padres distinguindo ambos os papéis 
durante as missas das festas, pois é claro que no imaginário popular não existe a 
diferenciação. E uma vez que se cria muita coisa, não se muda.  

 
29 Brasão, Hino e Bandeira: Origem de Campo Grande. Prefeitura de Campo Grande, s.d. 
30 IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. 
31 Wanderley, Palmyra Carolina. Hino de Sant’Ana de Caicó.  
32 Araújo, Vivaldo Pereira. Hino de Sant’Ana. Música: Maestro Manoel Pereira de Santa Rosa.  



 
 

 116 

Da-se neste artigo dois exemplos: o primeiro registrado em vídeo, onde um 
vaqueiro solta um aboio durante a cavalgada de Sant’Ana cantando “Viva à Nossa 
Senhora Sant’Ana”. O título apenas da Virgem Maria33. O segundo é de minha avó, que 
cantarolava durante a procissão “salve Sant’Ana ditosa, Mãe Amada de Jesus”, no lugar 
da música correta “terno afeto de Jesus”. Pois como foi citado neste artigo, a imagem 
de Ana que está ali não é de uma judia de dois mil anos, mas de uma mulher sentada 
ensinando a uma criança, uma mãe.  

O culto ofertado não seja talvez a própria Ana, mas a figura tangível de mãe 
mulher ali representada. A própria imagem de Ana contribui para isso, pois sem 
conhecimento prévio, não sabemos a quem ela está lecionando.  

 

Figura 4 - Sant’Ana da Catedral de Caicó. Barroco, séc. XIX. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte: Capturada pelo autor, 10 de nov. 2024. 

Das imagens do Rio Grande do Norte, poucas apresentam a Virgem Maria com 
véu e, das realidades aqui estudadas, nenhuma. Currais Novos apresenta um bebê, em 
Campo Grande e Caicó, uma criança de cabelos curtos. Com a indefinição do gênero da 
criança para os leigos, fica a cargo próprio ler aquela figura como uma menina ou um 
menino34. Essa falta da identificação do gênero da criança ajuda na construção desse 
imaginário da grande mãe. Ali tanto pode ser Maria como o próprio Cristo, podendo 
facilmente se passar por uma imagem da Virgem.  

 
33 IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. 
34 Burke, Op. cit.. 2005. p. 77. 



 
 

 117 

Sant’Ana, seja como for, de sua cadeirinha reúne essa multidão que vai a prestar 
culto todo ano no final de julho em busca de graças e bênçãos, não importando quem 
ela seja, mas que cumpra e cumpra bem sua parte de atender os clamores de seus filhos 
e filhas ou netos e netas que acorrem a ela em procissão. 

 

Conclusão 

 

 Discorrido sobre a doutrinaria das imagens, a questão abordada neste artigo não 
é sobre Ana representar algo. Claro, é óbvio que para um Campograndense de hoje, Ana 
representa muita coisa, mas a figura: “Ana”, obviamente é feita para representar um 
conceito de feminilidade sagrada e um padrão de maternidade de cada época, de cada 
localidade e também de cada história particular.  

Ana para um carmelita é a filha de Emerenciana, Ana para um católico do Concílio 
de Trento é a mãe de Maria, Ana para os jesuítas é a mestra educadora, Ana para os 
“novos cristãos” de Caicó era uma forma de resistência, não cultuar uma santa gentil, 
afinal, Ana é judia, seguidora da antiga aliança. 

 Entretanto, não aqui vemos Ana, mesmo aquela mulher que viveu antes de 
Cristo, que deixou sua filha no templo, que não sabia ler e que viveu em um contexto 
social agressivo e hostil às mulheres não foi representada.  

Este artigo não é sobre a questão de Ana ser ou não uma boa mãe em sua ou em 
outras épocas, mas como este papel lhe foi atribuído, mesmo sem respaldo de sua 
história documental e esse não ser o fator central de sua vida. Diferentemente dos 
demais santos e santas contemporâneos, Ana não tem em sua imagem um reflexo de 
sua vida para ser venerável, apenas a maternidade, a sabedoria e velhice, evocando mais 
uma vez a essa memória iconográfica geral.  

O culto à personalidade de Ana, na verdade, é um culto da visão de cada época 
desses conceitos abordados, fazendo de Ana apenas um arquétipo deles, Ana 
maternidade e iconografia, impacto e recepção. 

 

REFERÊNCIAS  

 

ARAÚJO, Vivaldo Pereira. Hino de Sant’Ana. Música: Maestro Manoel Pereira de Santa 
Rosa. 1919. Disponível em: 
<https://cantosfestadesantana.blogspot.com/2012/07/novenario.html>. Acesso em: 
28 out. 2024.  

https://cantosfestadesantana.blogspot.com/2012/07/novenario.html


 
 

 118 

Brasão, Hino e Bandeira: Origem de Campo Grande. Prefeitura de Campo Grande, s.d. 
Disponível em: <https://www.campogrande.rn.gov.br/omunicipio.php>. Acesso em: 28 
out. 2024. 

BURKE, Peter. Visto y no visto: El uso de la imagen como documento histórico. 
Tradução: Teófilo de Lozoya. Santa Perpétua de Mogoda, Barcelona: A&M Gràfic, 2005. 
p. 238-239. 

CAVIGNAC, Jolie. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Dossiê Iphan: Natal/RN, jan. 2010, p. 
11-115. Disponível em: <https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-
items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-
versao-preliminar_.pdf>. Acesso em: 28 out. 2024. 

DE ALMEIDA, L. P. A Presença da Grande Mãe no Imaginário Brasileiro (formas e 
motivos barrocos). Organon, Porto Alegre, v. 16, n. 16, 2013. DOI: 10.22456/2238-
8915.39500. Disponível em: 
<https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/39500>. Acesso em: 29 out. 
2024. 

HOLANDA, Francisco de. Da ciência do desenho. Introdução, notas e comentários de 
José da Felicidade Alves. Lisboa: Livros Horizonte, 1985, p. 25 [fl. 39v.-40r]. 

IPHAN. Festa de Sant’Ana de Caicó/RN. Youtube, 26 dez. 2019. 39min33seg. Disponível 
em: <https://youtu.be/ou6yo1RPGcs?si=D-0WZSk0-DyV7AzT>. Acesso em: 28 out. 
2024. 

O Protoevangelho de Tiago: baseado no texto crítico grego de Émile de Strycker (em 
inglês). Disponível em: <https://www.gospels.net/infancyjames>. Acesso em: 28 out. 
2024.  

O Sacrosanto, e Ecumenico Concilio de Trento em Latim, e Portuguez: Dedica, e 
Consagra aos Excell., e Rev. Senhores Arcebispos, e Bispos da Igreja Lusitana, João 
Baptista Reycend. Lisboa: Na Officina Patriarc. de Francisco Luiz Ameno, 1781, Tomo II, 
p.351, 353 

RN reconhece Festas de Sant’Ana do interior como patrimônios culturais imateriais. 
G1 RN, 12 de jul. 2022. Disponível em: <https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-
norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-
patrimonios-culturais-imateriais.ghtml>. Acesso em: 28 out. 2024. 

SANTOS, Jodilson Pimentel dos. As Santanas da antiga vila de Santa Ana e Santo 
Antônio do Tucano. VIII EHA - Encontro de História da Arte, p. 257-266, 2012. Disponível 
em: 
<https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/4217/4049>. 
Acesso em: 28 out. 2024. 

SERRÃO, Victor. Iconografia dos dominicanos na arte portuguesa dos séculos XVI e 
XVII: Uma aproximação geral e algumas representações de casos miraculógicos. In: 
GOUVEIA, António Camões et al, (coord.). Os Dominicanos em Portugal (1216-2016). 

https://www.campogrande.rn.gov.br/omunicipio.php
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://bcr.iphan.gov.br/wp-content/uploads/tainacan-items/65968/66795/Festa-de-Sant_Ana-de-Caico_de_Dossie-Festa-de-Sant_Ana-versao-preliminar_.pdf
https://seer.ufrgs.br/index.php/organon/article/view/39500
https://youtu.be/ou6yo1RPGcs?si=D-0WZSk0-DyV7AzT
https://www.gospels.net/infancyjames
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://g1.globo.com/rn/rio-grande-do-norte/noticia/2022/07/12/rn-reconhece-festas-de-santana-do-interior-como-patrimonios-culturais-imateriais.ghtml
https://econtents.bc.unicamp.br/eventos/index.php/eha/article/view/4217/4049


 
 

 119 

Lisboa, Portugal: Centro de Estudos de História Religiosa - Universidade Católica 
Portuguesa, 2016. p. 141-158.  

SOUZA, Maria Beatriz de Mello e. Mãe, mestra e guia: uma análise da iconografia de 
Sant’Anna. Rio de Janeiro: Topoi, dez. 2002. pp. 232-250. Disponível em: 
<https://www.scielo.br/j/topoi/a/rqK4SbNnNLBt5yyN6hkcC6k/?format=pdf&lang=pt>. 
Acesso em: 28 out. 2024. 

WANDERLEY, Palmyra Carolina. Hino de Sant’Ana de Caicó.Disponível em: 
<https://www.letras.mus.br/palmyra-wanderley/hino-de-santana-de-caico/>. Acesso 
em: 28 out. 2024. 

XIMENES, Luísa. O Concílio de Trento e a discussão acerca do estatuto da imagem. 
Orientador: Prof. Drª. Marília de Azambuja Ribeiro. 2013. Monografia (Especialista em 
Cultura e Arte Barroca) - Universidade Federal de Ouro Preto, Ouro Preto, 2013, 44p. 
Disponível em: 
<https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%
C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf>. Acesso em: 28 out. 2024. 

 

 

 

 

https://www.scielo.br/j/topoi/a/rqK4SbNnNLBt5yyN6hkcC6k/?format=pdf&lang=pt
https://www.letras.mus.br/palmyra-wanderley/hino-de-santana-de-caico/
https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf
https://www.monografias.ufop.br/bitstream/35400000/334/1/MONOGRAFIA_Conc%C3%ADlioTrentoDiscuss%C3%A3o.pdf


 
 

 
 
 

 

120 

QUANDO OS ORIXÁS CHAMAM: 

ENTREVISTA COM A ABIYÁN 

FABIELLE CAVALCANTE SOBRE SUA 

VIVÊNCIA RELIGIOSA NO 

CANDOMBLÉ AMAPAENSE 

 

CUANDO LOS ORISHAS LLAMAN: UNA 

ENTREVISTA CON ABIYÁN FABIELLE 

CAVALCANTE SOBRE SU EXPERIENCIA 

RELIGIOSA EN EL CANDOMBLÉ DE AMAPÁ 

 

WHEN THE ORISHAS CALL: AN INTERVIEW 

WITH ABIYÁN FABIELLE CAVALCANTE 

ABOUT HER RELIGIOUS EXPERIENCE IN 

THE CANDOMBLÉ OF AMAPÁ 

 

Aline Paiva dos Santos 



 
 

 
 
 

 

121 

alinepaivasnts@gmail.com 

David Junior de Souza Silva 

davi_rosendo@live.com  

 

RESUMO 

Esta entrevista apresenta a trajetória da abiyán35 Fabielle Cavalcante, do Ilê36 Asé Baba 
Alaremi37. O relato foca na devoção a seu Pai Omolu38, Orixá39 que rege sua cabeça, e o 
encontro com o Candomblé40. A entrevista evidencia como a vivência religiosa constitui 
ferramenta de afirmação identitária e integra a pesquisa Axé e resistência: narrativas 
das comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerância religiosa em Macapá, 
desenvolvida na Especialização em Estudos Culturais e Políticas Públicas, da 
Universidade Federal do Amapá (Unifap). 

Palavras-chave: Racismo Religioso; Intolerância Religiosa; Candomblé. 

 

RESUMEN 

Esta entrevista presenta la trayectoria de abiyán Fabielle Cavalcante, de Ilê Asé Baba 
Alaremi. El relato se centra en su devoción a su padre Omolu, el orisha que gobierna su 
cabeza, y su encuentro con el candomblé. La entrevista destaca cómo la experiencia 
religiosa constituye una herramienta para la afirmación de la identidad y forma parte de 
la investigación "Axé y resistencia: narrativas de comunidades africanas sobre el racismo 
y la intolerancia religiosa en Macapá", desarrollada en el marco de la Especialización en 
Estudios Culturales y Políticas Públicas de la Universidad Federal de Amapá (Unifap). 

Palabras clave: Racismo religioso; Intolerancia religiosa; Candomblé. 

 
35 Termo em iorubá para o religioso que inicia a caminhada no Candomblé, que antecede a iniciação. 
36 É uma palavra em iorubá que significa casa. No Candomblé, remete ao espaço sagrado para cultuar os 
Orixás. 
37 Terreiro de Candomblé do Ketu e Umbanda, localizado na Zona Norte de Macapá, no Amapá. Dirigido 
pela Ialorixá Baba Alaremi, Josivane Martins da Cruz. 
38 Também conhecido como Ọbalúwáiye, na sua manifestação na forma mais nova. É uma divindade 
associada a todo tipo de mal físico e suas curas, além de ser correlacionado aos cemitérios, solos e 
subsolos (PRANDI, 1996) 
39 Orixás são deuses das religiões de matriz africana. Governam o mundo e os seres humanos, mas 
também são partes do mundo, como elementos da natureza, ancestrais e possuem aspectos da 
personalidade humana (CRUZ. 1994). 
40  Religião afro-brasileira que cultua os Orixás. A tradição cultural foi trazida ao Brasil pelos povos iorubás, 
jejes (fon ou mina) e bantos, originários da Nigéria, Benin e sul da África (LODY, 1987) 
 



 
 

 
 
 

 

122 

 

ABSTRACT 

This interview presents the trajectory of abiyán Fabielle Cavalcante, from Ilê Asé Baba 
Alaremi. The account focuses on her devotion to her Father Omolu, the Orisha who 
governs her head, and her encounter with Candomblé. The interview highlights how 
religious experience constitutes a tool for identity affirmation and is part of the research 
"Axé and resistance: narratives of African-based communities on racism and religious 
intolerance in Macapá," developed within the Specialization in Cultural Studies and 
Public Policies at the Federal University of Amapá (Unifap). 

Keywords: Religious Racism; Religious Intolerance; Candomblé. 

 

APRESENTAÇÃO 

 

Fabielle Ferreira Cavalcante é abiyán do Ilê Asé Baba Alaremi, localizado na Zona 

Norte de Macapá, no Amapá. Sua conexão com as religiões de matriz africana antecede 

seu nascimento, embora as raízes que a levariam ao caminho dos Orixás tenham se 

revelado apenas na vida adulta, quando descobriu ter herdado de seu avô carnal a 

proximidade com o mundo dos encantados41. 

Filha de santo da Ialorixá Baba Alaremi, Josivane Martins, Fabielle conheceu o 

terreiro por intermédio da entidade Dona Ciganinha da Sandália de Pau42, da 

Umbanda43, ao buscar auxílio espiritual para questões de saúde familiar. A partir desse 

acolhimento e seguindo o conselho da Cigana, aprofundou-se no universo das religiões 

de matriz africana. 

Nos primeiros anos dentro do Candomblé, Fabielle conta com trajetória marcada 

na ancestralidade e devoção a seu Pai Omolu, regente de sua cabeça, protetor e senhor 

de seus caminhos. Nesta entrevista, ela relata os desafios de afirmar sua identidade 

religiosa em espaços públicos e no ambiente profissional de atendimento ao público, 

 
41  São seres que viveram há muito tempo atrás e desapareceram ao adentrarem no Portal da Encantaria. 
Essas entidades espirituais podem ser voduns, nobres europeus, caboclos ou indígenas, que moram 
“acima da Terra e abaixo do céu”, geralmente em lugares afastados das populações humanas (FERRETTI, 
2008). 

42  Entidade da Umbanda, pombagira da linha das ciganas. 

43  Religião afro-brasileira que se baseia na comunicação com espíritos que manifestam por meio de 
incorporações. Umbanda significa “luz divina” ou “conjunto das leis divinas” (BARBOSA JR, 2014). 
 



 
 

 
 
 

 

123 

onde a exposição de seus fios de conta, roupa branca, frequentemente desperta olhares 

estigmatizantes. 

O diálogo foi registrado em 11 de fevereiro de 2022, na residência da 

entrevistada, garantindo ambiente de acolhimento para o relato de suas experiências. 

Metodologicamente, a pesquisa de campo utilizou entrevista semiestruturada com 

roteiro definido, integrando a monografia "Axé e resistência: narrativas das 

comunidades de matriz africana sobre racismo e intolerância religiosa em Macapá", da 

Especialização em Estudos Culturais e Políticas Públicas da Universidade Federal do 

Amapá (Unifap). A análise dos dados reforça que a discriminação religiosa é uma 

realidade na vida dos afrorreligiosos amapaenses, já que todos os colaboradores da 

pesquisa vivenciaram, em algum nível, situações de preconceito religioso. 

 

Qual foi seu primeiro contato com as religiões de matriz africana? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: De matriz africana, foi através da casa da Mãe Josi, que fui 

conhecer mais do Candomblé e Umbanda. Até então, na minha visão as duas religiões 

eram uma só. Como Filha de Santo, estou há quatro anos como abiyán da casa. Mas, eu 

já a conhecia antes, há uns seis anos, o terreiro dela. Me tornei Filha de Santo da casa 

por meio de uma entidade dela, conhecida como a dona Cigana da Sandalinha de Pau. 

Com esse contato que tinha sempre com a Cigana, acabou que tive uma conversa, me 

permiti conhecer mais vezes. 

Fui uma vez conhecer o Candomblé em uma Casa de Axé44, no Pai Marcos45, que 

é o Pai de Santo da minha Mãe e meu avô. Fui visitando aos poucos, gostei e percebi 

que era um lugar que me identificava. Fiz uma adaptação, pois no início estranhei um 

pouco porque muitas coisas nunca haviam visto. Hoje em dia sou muito feliz onde estou. 

Eu conheci a entidade através de uma conhecida, que tinha comentado que a 

Cigana da Mãe Josi jogava cartas e não errava. Joguei para conhecer, por questões de 

saúde minha e acabei me apaixonando pela Cigana, que é maravilhosa. Tudo que a 

Cigana sempre jogou… desconheço alguém que tenha jogado cartas e tenha dado 

 
44 Sinônimo de terreiro. 

45  Babalorixá Marcos José Ribeiro dos Santos, sacerdote de matriz africana do Ilê Asé Ibi Olufoni. 
 



 
 

 
 
 

 

124 

errado. Tudo que ela falou sempre se cumpriu. Com a Cigana conheci a religião, fui 

buscando, fui ficando e estou aí hoje em dia. 

Além disso, o meu avô carnal era de Pena e Maracá46, de Umbanda. Mas, ele deu 

um tempo de trabalhar com os caboclos47 e encantados quando veio do interior pra cá, 

do Guarajá para cidade de Macapá. Quando fui me entender por gente, pois era muito 

criança e essa é uma história que a minha mãe me contou, meu avô vivia rezando, 

benzendo48 crianças, puxando. Já fui entender toda história do meu avô depois que ele 

faleceu, quando me tornei adulta, que fui ver que era de Pena e Maracá, Umbanda, que 

recebia os encantados, que tinha trabalhos bonitos no interior. 

No terreiro da Mãe Josi estou em fase de aprendizado, o que chamamos de 

abiyán, que é o primeiro passo. Conheço algumas coisas que podem ser permitidas para 

essa etapa, participo de alguns fundamentos permitidos, pois existem divisões e 

hierarquias onde só podem participar Iaô49, Pais e Mães de Santo. No meu caso, por ser 

abiyán tem alguns limites. 

Minha pretensão dentro do Candomblé é “fazer o santo”50, me tornar uma iaô, 

cumprir meus sete anos. Dentro da Umbanda já sou batizada. Vou ficar nas duas 

religiões porque a minha casa agrega ambas.  

 

Como você expressa sua religiosidade fora do terreiro? No Candomblé tem a questão 

dos preceitos, já chegou a sofrer alguma intolerância por conta da vestimenta? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Em termos de intolerância dentro do meu espaço de 

trabalho, com os meus colegas nunca, todos entenderam perfeitamente. Por vezes, eu 

cumpri preceitos, após limpezas que costumam utilizar “contregum”51, já sofri alguns 

 
46  Também conhecida como Pajelança. 

47 Entidades espirituais da Umbanda. 

48 Prática religiosa de cura e proteção. 

49  Quem já passou pelo processo de iniciação no Candomblé. As recém-iniciadas eram chamadas de Iaô, 
mas com o passar do tempo, essas designações reservadas às mulheres passaram também a ser usadas 
para os iniciados masculinos” (PRANDI, 2000). 

50 Quando o afrorreligioso faz a feitura, ou seja, passa pelo processo de iniciação no Candomblé. 
51 Geralmente usado no Candomblé e Umbanda, é um amuleto religioso de proteção, feito de palha. 



 
 

 
 
 

 

125 

olhares, até mesmo por ser algo desconhecido para muitas pessoas, mas quem identifica 

o que é manda alguns olhares meio tortos, no caso dos clientes. 

O contregum é feito da palha da costa, uma cordinha que utilizamos após fazer 

algum tipo de fundamento de limpeza. Colocamos por um período, uns dias dados pelo 

Pai de Santo. Usamos para afastar. 

Uma vez estava vestida com roupa da religião, pois acontecia um fundamento na 

casa do meu avô de santo, que é o Pai Marcos, e fui até a padaria. Quando retornei sofri 

intolerância de um vizinho que morava na mesma rua do terreiro. Ele gritou de bem 

longe: ''Sai!'' Tipo expulsando, sabe? ''Olha aí o demônio passando!''. Ele demoniza as 

pessoas com palavras assim, sendo que para quem é candomblecista nem se quer 

acreditamos, pois o demônio é uma figura do cristão. Na religião católica que existe, 

para o candomblecista não. No momento, me senti sem ação, apenas continuei. Quando 

cheguei no barracão do meu avô, contei para minha mãe e ela conversou comigo, me 

disse que mais cedo ou mais tarde iríamos passar por coisas assim. 

Neste dia senti vontade de chorar. Eu jamais pensei em desistir daquilo que 

acredito, do que me traz alegria, do que é felicidade para mim. Me senti chateada por 

aquele homem falar algo, pois nem me conhece. Tenho certeza de que nenhum dos 

meus familiares de santo da casa do meu avô, ninguém foi na casa dele chamar ou 

ofender. Era 8h da manhã. Já pensou que tu tá passando este horário na rua e uma 

pessoa já tá te xingando, por causa da tua fé, daquilo que tu acredita? 

As pessoas que não têm conhecimento, que olham de uma forma diferente, 

acabam sempre julgando, dizendo algo que não é verdade, olhando com olhares 

maldosos, achando que tudo é feitiçaria, macumbaria como alguns dizem. Para dar um 

fim, essas pessoas precisam ter um conhecimento da religião. Pois assim como é 

explicado o evangélico, o catolicismo, os mórmons, por que não explicar sobre a cultura 

e as religiões afros? Sobre a Umbanda? Mas, sabemos que tem aquelas que se permitem 

ouvir, outras não. Entendo assim, como tem espaço para todas essas outras, deveria ter 

mais voz para gente também. 

Já me questionaram sobre as guias e contas de Orixás. Me perguntaram o motivo 

de usar aquilo, novamente citaram: ''Por que tu está usando esse negócio de 

macumba?''. Respondi: é o que eu acredito. É a minha fé. É minha religião! Nós da 



 
 

 
 
 

 

126 

religião nos sentimos incomodados, nos sentimos mal, quando sabemos da verdade. Até 

mesmo porque a nossa religião não vai na porta de ninguém bater para chamar para 

dentro do terreiro, não andamos nos ônibus chamando para uma gira52, não ficamos 

chamando para o Candomblé, para a casa de axé. Respeitamos, mas acaba que somos 

vistos por mal-educado porque as pessoas falam sem saber. 

Como a maioria das crianças, fui batizada na igreja católica, mas depois de um 

tempo cheguei a conhecer a igreja batista, cheguei a ser batizada na igreja dos 

mórmons. Me permitir conhecer um dia a messiânica, fui também na Assembleia de 

Deus. Porque assim, sempre estive aberta a conhecer as igrejas dos meus amigos, nunca 

critiquei nenhuma, mas quando cheguei a convidar esses mesmos amigos para conhecer 

o terreiro, tive uma resposta negativa. 

Fui até a igreja universal, mas nunca me senti completa, porque vi muitas pessoas 

falando coisas e agindo de outra forma. Não estou julgando, pois existem pessoas 

erradas em todo lugar, mas vi pastor pregando uma coisa e fazendo outra, vi gente de 

dentro da igreja que eu frequentava, que lá pregava amor, união e tudo, mas fora 

sabíamos como se portava. São coisas que vão nos desacreditando. 

 

Para você, o que é intolerância ou preconceito religioso? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: A intolerância religiosa é alguém que tem um preconceito 

daquilo que não sabe, que nunca se permitiu ver ou conhecer. Já julga ou fala sem saber. 

A pessoa que não tem o respeito pela religião do próximo. Julga de uma forma, sem 

parar para perceber que ela acha que é errado pode guardar para si, que aquela outra 

fé faz bem para uma outra pessoa. 

 

O que é o Candomblé para você? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Quando conheci o Candomblé costumo dizer que não sabia 

que podia existir um amor tão grande como eu sinto pelo meu Orixá. É um amor que é 

maior que tudo, não sei explicar a dimensão, foi um sentimento construído. 

 
52  Ritual sagrado com pontos e danças, em que as entidades se manifestam nos médiuns. 
 



 
 

 
 
 

 

127 

No Candomblé, coisas que para muitas pessoas são mínimas, pra mim é tudo, 

pois tudo é natureza e Orixá é natureza! O ar, as águas, o vento, tudo tem um porquê 

na nossa vida.  

No mundo em que vivemos hoje, com tantas doenças e corações ruins, ainda 

estou viva e conseguindo ver meus sobrinhos crescerem. Pra mim, isso é o amor, é o 

Orixá na minha vida. O que é Deus pra mim, na minha religião é Olorum53. Se não tivesse 

encontrado esse Deus na minha religião, com certeza eu não estava nela. 

Sou filha do Orixá Omolu. Muitos dizem que ele rege os cemitérios, guarda as 

almas das pessoas que partem deste mundo, o dono da calunga pequena. Existem 

muitas histórias, como a de que ele era filho de Nanã54, a Orixá mais velha, que veio do 

barro, que ela teria abandonado e Iemanjá55 o pegou e cuidou como filho. Sou de Omolu 

com Iemanjá. 

O Candomblé e a Umbanda são dedicação. Você tem que se dedicar a conhecer 

as ervas que fazem remédio, que fazem um banho, uma reza. Tudo tem que ter 

dedicação. Você precisa tirar dúvidas com os mais velhos. 

 

Conte-me um momento marcante dentro do Candomblé? 

Abiyán Fabielle Cavalcante: Existem muitos momentos marcantes, como a iniciação dos 

meus irmãos, a obrigação da minha Mãe de Santo e meu primeiro obi56, que foi dado 

pela minha Mãe com a presença dos meus Pais Pequenos. Naquele momento, quando 

você tá dentro de um quartinho, mil coisas passam pela sua cabeça. Eu só sabia 

agradecer todo o amor que os Orixás me fizeram descobrir. 

Na obrigação de sete anos da minha mãe, ela virou na segunda Orixá dela, que é 

Iemanjá. Eu tomei benção dela, abracei. Não sei explicar, mas o abraço do Orixá acalma, 

acalenta qualquer dor. O abraço dado por Iemanjá foi um dos mais acolhedores que tive 

em toda a minha vida, foi especial. 

 
53  No Candomblé, cultua-se como ser superior ‘Olorum’, conhecido como senhor do céu, o onipotente e 
eterno. É uma divindade suprema que não tem representação material (CRUZ, 1994). 

54  Orixá mais velha do panteão, a senhora da lama do fundo das águas (PRANDI, 1996) 

55  Rainha e mãe da maioria dos orixás, costuma ser relacionada à feminilidade e maternidade. É 
geralmente representada pela figura de uma sereia (PRANDI, 1996). 

56 Ritual sagrado para comunicação com os Orixás. 



 
 

 
 
 

 

128 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A narrativa de Fabielle Ferreira Cavalcante reforça o papel da oralidade como 

documento histórico e social. O relato é testemunho das complexidades que envolvem 

a identidade afrorreligiosa na Amazônia. Além da conexão com a ancestralidade, 

refletida na autodescoberta do legado de seu avô carnal na Pajelança, o relato 

personifica o enfrentamento ao racismo religioso em Macapá, expondo que a 

intolerância opera em diferentes escalas: desde o ambiente de trabalho, em que o uso 

do contraegum gera estigmatização, até o espaço público, com a violência verbal. 

O "chamado dos Orixás" na vida da entrevistada representa mais que escolha 

espiritual, sendo também contraponto à hegemonia religiosa dominante. Além disso, a 

trajetória de Fabielle reafirma que as religiões do Candomblé e a Umbanda resistem e 

se reafirmam cotidianamente. 

Por fim, esta entrevista foi fundamental para a construção de uma seção da 

monografia "Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre 

racismo e intolerância religiosa em Macapá", apresentada à Especialização em Estudos 

Culturais e Políticas Públicas da Unifap. 

Agradecemos à abiyán Fabielle Cavalcante e ao Ilê Asé Baba Alaremi por 

permitirem que esta pesquisa acadêmica se transformasse em registro de preservação 

da memória do axé no Amapá. 

 

REFERÊNCIAS 

 

BARBOSA JR, Ademir. O livro essencial da Umbanda. São Paulo, Universo dos livros, 
2014.  
 
CRUZ. I. C. F. da. As religiões afro-brasileiras: subsídios para o estudo da angustia 
espiritual. Rev. Esc.Enf.USP , v. 28, n.2, p. 125-36, ago. 1994. 
 
FERRETTI, Mundicarmo. Encantados e encantarias no folclore brasileiro. Apresentado 
no VI Seminário de Ações Integradas em Folclore. São Paulo, 2008.  
 
LODY, R. Candomblé religião e resistência cultural. São Paulo: Àtica, 1987.  



 
 

 
 
 

 

129 

 
PRANDI, Reginaldo. De Africano a Afro-brasileiro: etnia, identidade, religião. Revista 
USP, São Paulo, n.46, p. 52-65, junho/agosto 2000. 
 
PRANDI, Reginaldo. Herdeiras do Axé: Sociologia das religiões afro-brasileiras. São 
Paulo, Ed. Huncitec, 1996. 
 
SANTOS, A.P. Axé e resistência: narrativas das comunidades de matriz africana sobre 
racismo e intolerância religiosa em Macapá. Monografia. Especialização em Estudos 
Culturais e Políticas Públicas, Universidade Federal do Amapá - Unifap, Macapá, 2022. 



 
 

 130 

POLÍTICAS DO FEITIÇO: 

APARIÇÃO COMO ARQUIVO DO 

SENSÍVEL 

 

POLÍTICAS DEL HECHIZO: APARICIÓN 

COMO ARCHIVO DE LO SENSIBLE 

 

POLITICS OF WITCHCRAFT: APPEARANCE 

AS AN ARCHIVE OF THE SENSIBLE 

 
Liege Pereira dos Santos 

LIEGESANTOS@GMAIL.COM 
 
 

RESUMO 

Este artigo tem como objetivo propor o conceito de aparição como uma tecnologia 
simbólica e sensível que atua como contrafeitiço aos regimes coloniais de visibilidade. 
Entendida não como representação, mas como presença insurgente, a aparição se 
manifesta como gesto de interrupção, como fabulação do sensível que escapa à 
gramática da norma. O trabalho parte de um referencial teórico que articula a 
colonialidade do ver (Mignolo), a memória subterrânea (Pollak) e a opacidade como 
ética (Glissant), integrando também reflexões de bell hooks sobre alteridade e desejo. 
O método consiste em uma abordagem crítica e ensaística, que entrelaça análise de 
práticas artísticas contemporâneas — como as de Rona Neves, Pitô, Mariana Maia, 
Castiel Vitorino e Aïda Muluneh — a uma escritura performativa de natureza poético-
política. A pesquisa se ancora em práticas corporais, visualidades ritualísticas e modos 



 
 

 131 

de saber não hegemônicos, entendendo o corpo como arquivo e linguagem. Como 
conclusão, a aparição é apresentada como um gesto que rasura a lógica classificatória 
colonial, acionando memórias interditadas e saberes subterrâneos. Ela atua como força 
contra-hegemônica que convoca outras temporalidades, afetos e formas de existir. O 
artigo afirma o corpo como lugar de enunciação e reinvenção do mundo, onde o invisível 
atua e reencanta a cena sensível. 

Palavras-chave: Artes Visuais. Memória Cultural. Teoria crítica da arte. Estética 
Decolonial. Aparição.  

  

 RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo proponer el concepto de aparición como una 
tecnología simbólica y sensible que actúa como contraconjuro frente a los regímenes 
coloniales de visibilidad. Entendida no como representación, sino como presencia 
insurgente, la aparición se manifiesta como interrupción, como fabulación de lo sensible 
que escapa a la gramática de la norma. El trabajo se fundamenta en un marco teórico 
que articula la colonialidad del ver (Mignolo), la memoria subterránea (Pollak) y la 
opacidad como ética (Glissant), integrando también reflexiones de bell hooks sobre 
alteridad y deseo. El método consiste en un enfoque crítico y ensayístico, que entrelaza 
el análisis de prácticas artísticas contemporáneas —como las de Rona Neves, Pitô, 
Mariana Maia, Castiel Vitorino y Aïda Muluneh— con una escritura performativa de 
naturaleza poético-política. La investigación se ancla en prácticas corporales, 
visualidades rituales y formas de conocimiento no hegemónicas, entendiendo el cuerpo 
como archivo y lenguaje. Como conclusión, se propone la aparición como un 
movimiento que desorganiza la lógica clasificatoria colonial, activando memorias 
negadas y saberes silenciosos. Opera como fuerza contrahegemónica que convoca otras 
temporalidades, afectos y modos de existir. El artículo afirma el cuerpo como lugar de 
enunciación y reinvención del mundo, donde lo invisible actúa y vuelve a encantar la 
escena sensible. 

Palabras clave: Artes Visuales. Memoria Cultural. Teoría crítica del arte. Estética 
decolonial. Aparición. 

 

ABSTRACT 

This article proposes the concept of apparition as a symbolic and sensitive technology 
that functions as a counter-spell to colonial regimes of visibility. Understood not as 
representation, but as insurgent presence, the apparition emerges as a gesture of 
interruption — a fabulation of the sensible that escapes the grammar of normativity. 



 
 

 132 

The theoretical framework draws from Mignolo’s concept of the coloniality of seeing, 
Pollak’s subterranean memory, and Glissant’s ethics of opacity, while also incorporating 
bell hooks’s reflections on alterity and desire. The method follows a critical and 
essayistic approach, interweaving analysis of contemporary artistic practices — 
including those of Rona Neves, Pitô, Mariana Maia, Castiel Vitorino, and Aïda Muluneh 
— with a performative and poetic-political writing. The research is anchored in 
embodied practices, ritualistic visualities, and non-hegemonic forms of knowledge, 
understanding the body as both archive and language. As a conclusion, apparition is 
framed as a disruptive movement that unsettles colonial classificatory logic, reactivating 
forbidden memories and subaltern knowledges. It operates as a counter-hegemonic 
force that evokes alternate temporalities, affects, and ways of existing. The article 
asserts the body as a site of enunciation and world-making — where the invisible acts 
and re-enchants the sensible scene. 

Keywords: Visual Arts. Cultural Memory. Critical Art Theory. Decolonial Aesthetics. 
Apparition. 

 
INTRODUÇÃO  

 

Este artigo propõe o conceito de aparição como um gesto poético-político que 

evidencia a fricção entre imagem, memória e sujeito, manifestando-se como um modo 

de fabular a si mesmo no mundo. Trata-se de um gesto que não representa, mas 

presenta. Um arquivo do sensível, que convoca afetações assentadas no território. Ao 

pensar a aparição como movimento, deslocamos seu sentido do campo da religiosidade 

para um território sensível em disputa: o corpo atravessado por ausências e 

silenciamentos, que insiste em existir como imagem e como interrupção. 

Neste percurso, articulamos experiências artísticas e filosóficas, pensando o 

corpo como campo de linguagem e resistência, revelando formas de insurgência e 

escrita artística que tensionam o visível. 

A proposta aqui se inscreve na encruzilhada entre imagem e 

contemporaneidade, justamente porque compreendemos a aparição como uma 

narrativa-em-ação — um modo de produzir conhecimento que atravessa corpo, palavra 

e silêncio, tensionando a hegemonia epistêmica que ainda estrutura o campo da arte e 

da política. 

  

A colonialidade como feitiço 



 
 

 133 

  

O projeto colonial é, antes de tudo, uma praguejância: narrativa que nomeia para 

possuir, define para capturar — um discurso onde a diferença se faz marca de 

inferioridade. Tudo aquilo que lhe escapa é excomungado: apontado como desvio, 

aberração, lançado ao abismo, arruinado. 

Herética, a colonialidade deseja em silêncio o Outro sob a signo do fetiche, para 

dominá-lo simbólica e sensivelmente: esvaziá-lo, convertê-lo em superfície estética para 

reafirmação de sua própria centralidade (hooks, 2002). A cultura dominante transforma 

a alteridade em campo de experimentação segura, onde se pode brincar de transgressão 

sem jamais abrir mão do privilégio. Tudo aquilo que excede o alcance do olhar — 

considerado princípio privilegiado do conhecimento —, ou que não se restringe a esse 

campo, torna-se "ex-ótico": deslocado para além do compreensível, legitimando o 

estranhamento e, com ele, a violência. O projeto europeu de fazer do mundo sua colônia 

é iniciado pela feitura de uma maldição; um constructo discursivo e político que institui 

a lógica da monstruosidade e estabelece a separação como princípio ordenador do 

mundo. 

Constroem-se "sub-humanidades" fora da razão, fora da linguagem — matéria a 

ser governada, redimida ou, ainda, eliminada. Para que esse projeto se mantenha 

operante, é preciso rearticular as inscrições, redesenhar as fronteiras, reinscrever os 

mapas do mundo. Repetir a maldição por muitas noites, até que ela retorne como 

verdade. 

Na barbárie se estabelece um jogo de vida e morte entre os signos: mais do que 

uma simples mediação simbólica, as representações operam como tecnologia de 

produção do real. No campo do sensível, a história estética, especialmente a partir da 

normatividade kantiana do belo, colonizou a experiência sensível, convertendo-a num 

regime de valoração eurocentrado, excludente e disciplinador. Esse processo desloca a 

aisthesis do seu sentido radical, cosmoperceptivo e afetivo, para uma estrutura 

normativa de juízo. O que escapa ao olhar hegemônico é silenciado ou marginalizado 

(Mignolo, 2008). A alteridade, agora monstruosa, é estratificada na exceção, reforçando 

os limites do "normal". 

Ao estabelecer normas de visibilidade e reconhecimento, se naturaliza uma 

filosofia excludente, na qual O Outro é convocado apenas como contraste. Não é sujeito 



 
 

 134 

de enunciação, mas objeto contemplado. Assim, o regime da imagem define o que pode 

ou não aparecer, o que é digno de ser visto e que que deve ser enterrado. Toda 

experiencia de vida que desafie o paradigma dominante — seja por sua origem, 

linguagem, ou intensidade — é empalidecida. 

Entretanto, todo corpo que sobrevive a uma maldição fabrica, em silêncio, seu 

próprio modo de dizê-la ao avesso. Esse gesto é muitas vezes rezado entre os dentes, 

velado, mas sempre insurgente. É no entremeio do trauma e da memória, no resíduo, 

que o corpo inventa uma linguagem outra — uma escrita que não precisa de permissão 

para existir. 

 

Aparição; arquivo do sensível 

 

Conforme Pollak (1989), a memória não desaparece quando interditada, mas se 

desloca, desliza dos documentos e dos registros oficiais, para silenciosamente, infiltrar-

se em coreografias íntimas, na sutileza dos movimentos.  Ela resiste como uma contra 

história balbuciada e não obedece à linearidade do relógio nem à lógica da 

monumentalização: reaparecem inadvertidamente pelas frestas. No silenciamento, o 

corpo (re)existe como a única palavra que pode narrar o que não pôde ser dito e, desse 

modo, "as reminiscências do proibido, e, portanto, clandestino, ocupam toda a cena” 

(POLLAK, 1989, p. 5). 

Presenças se precipitam como vestígios de uma memória interditada pela 

violência, obstinadamente viva. Ela não se presta ao desejo colonial, porque não se 

oferece como superfície lisa ou objeto de captura. Ao contrário, aparece como 

interrupção, como gesto que conflita a gramática da visibilidade normativa. Não 

representa; presenta. Convoca o Outro em sua narrativa, em sua presença insubmissível 

e seus segredos, subterraneamente transmitidos. É necessário conhecer as trilhas, os 

signos fraturados — uma volta ao contrário, que expõe as falhas da lógica colonial do 

"ver como conhecer" 

 

 

 

 



 
 

 135 

Imagem 1. Liège Santos – Outros Modos de Usar a Boca. Fotoperformance. Impressão 

sobre canvas, 100 x 70 cm. Série homônima. Rio de Janeiro, 2025. 

 

 
 

Ao torcer o destino que lhe foi imposto, o corpo não apenas sobrevive — ele 

refaz o sentido da linguagem. Seu gesto não é o de quem responde, mas o de quem 

interrompe. E ao interromper, aparece. Operando na fratura entre o dizível e o indizível, 

irrompe com o que já foi inconfessável, fazendo retornar aquilo que, mesmo impedido, 

nunca partiu. Uma vez soterrado, tornou-se fundamento em vez de desaparecer. 

A aparição, assim, não apenas afasta o mal dito; ela o denuncia. Ela retorna ao 

mundo velhas coisas em novas formas. Como tecnologia, o encanto, imprevisível, atua 

contra a lógica classificatória do mundo colonial e desorganiza seus dispositivos de 

nomeação, suspensão e controle, abrindo espaço para o que transborda. Conforme já 

elaborado em "outros modos de usar a boca": 

 

a aparição aparece — aqui e ali — até adquirir corpo, até se tornar experiência 

vívida; tal qual García Márquez e os escombros de sua avó, o íntimo museu 



 
 

 136 

onírico de Bispo do Rosário, o corpoflor de Castiel Vitorino, as incorporações 

de Rona Neves. Mesmo desacreditada, é lembrada. Existe porque apareceu. 

Atravessa as imagens e não cabe em espécie, ordem ou reino: há uma ética 

outra na aparição, que reverbera fora da pauta. Uma epistemologia do 

mistério que reinaugura as gramáticas do imprevisível e reencontra o valor 

do transitório — portanto, a reconciliação com a memória que nos funda 

como resultado das escavações que o tempo tem permitido. (Santos, 2025, 

p.5) 

 

Imagem 2. Castiel Vitorino – Corpoflor. Fotografia digital.  

 

 
 

Para Rona Neves, a aparição emerge como urgência corpórea — não se inicia 

pelo conceito, mas pelo impacto sensível do corpo que antecede a linguagem, a cena, a 



 
 

 137 

instalação. É nele que tudo começa. Seu processo não obedece a um projeto prévio: as 

imagens, os materiais e as palavras acendem primeiro, como lampejos que desenham a 

travessia. Nada está dado, tudo se dá. Há uma espécie de escuta interna que guia o gesto 

performativo, que Rona reconhece como portal, como reentrada no que havia sido 

esquecido. Ali, o tempo é outro: espiralar, repetir, refazer. Porque é preciso coragem 

para permanecer, coragem para negritar  a escrita das possibilidades. 

 

Imagem 3. Rona Neves – Incorporação. Performance realizada no MUHCAB, Rio 

de Janeiro,2024. 

 
Fonte:  Registro autoral. 

 

Aparição é extravazamento, o que insiste em sair de dentro. Rona fala em 

“incorporar de si”, em acolher os movimentos que não foram aprendidos, mas intuídos 



 
 

 138 

no corpo.  Sua criação fabula o mundo a partir de restos — sacolas plásticas que se 

tornam máscaras, folhas de palmeira que se oferecem como saia, palavras que acendem 

imagens, imagens que acendem o corpo. O gesto performativo é prece. Cruzo entre o 

que não se vê e o que se torna visível, entre o que falta e o que se forma. Feliz encontro 

entre o sujeito e o que lhe precede de forma ancestral. 

 

Imagem 4. Rona Neves e Liège Santos – Àkòró. Série fotoperformática. Fotografia digital. Rio de Janeiro, 

2025. 

 
 

A série Àkòró, desenvolvida por Rona Neves e Liège Santos, se inscreve nesse 

mesmo campo de ativação simbólica em que a aparição não se dá como evidência, mas 

como provocação do sensível. Aqui, a imagem não se entrega de imediato: exige pausa, 

exige segunda mirada. Àkòró reivindica o direito à opacidade (Glissant, 2007), como 

gesto de proteção e força: aquilo que se recusa a ser inteiramente decifrado, mas ainda 

assim pulsa, aparece, fere a transparência. Sua materialidade é contida — uma lâmina, 

um tecido, uma postura —, mas seu alcance convoca camadas de tempo. Atua como 

arqueografia do presente, escavando sentidos soterrados e reinscrevendo o corpo 

enquanto arquivo e signo. 



 
 

 139 

Imagem 5. Mariana Maia – Seja Macumbeiro. Performance. Escadaria Selarón, 

Rio de Janeiro, 2024 

 
Fonte: Registro autoral 

 

Em "Seja Macumbeiro" (2024), apresentado em 28 de setembro nas escadarias 

Selaron, Rio de Janeiro, Mariana Maia convida o público a performar pontos de 

Umbanda em roda: cantar, dançar e celebrar o que pulsa como memória encarnada. A 

performance convoca não apenas a participação, mas a incorporação — literalmente. A 

entidade Maria Mulambo, incorporada popelo líder religioso Pai Anderson de Omulu, se 

manifesta como corpo-imagem, corpo-presença, corpo-aparição. Parafraseando Hélio 

Oiticica, Mariana reflete sobre o gesto de “ser macumbeiro” como escolha política, 

estética e ética. Sua obra torna visível o que a normatividade busca desautorizar: a 

potência ritualística do corpo negro e a continuidade do sagrado no terreiro extenso do 

cotidiano. 

 

 



 
 

 140 

 

Imagem 6. Pitô – Coruja Preta.Performance-instalação.Escadaria Selarón, Rio de 

Janeiro, 2024.  

 
Fonte: Registro Autoral 

 

Já na performance Coruja Preta, de Pitô, a aparição manifesta-se como fusão 

entre memória periférica, espiritualidade de terreiro e linguagem contemporânea. A 

obra evoca Maria Mulambo como presença viva e política, cruzando afetos formadores 

e resistência às violências normativas. O tecido torna-se vestígio encantado, e a saia — 

suspensa na instalação final — permanece como signo ritual, convocando a potência do 

corpo que não esquece. 

 



 
 

 141 

Imagem 7. Aïda Muluneh – The Wolf You Feed– Liberte / Freedom. Série The 99 

Series, 2019. 

 
 

Nas imagens de Aïda Muluneh, a aparição se reinscreve como estratégia estética 

de enfrentamento à colonialidade do olhar. Suas figuras, dispostas frontalmente e 

carregadas de cor, silêncio e geometria, recusam a neutralidade e enfrentam o 

espectador com uma presença que não se explica: impõe-se. A pintura corporal — 

ressignificada em sua visualidade contemporânea — mantém sua ligação com o 

invisível, operando como linguagem entre mundos. Não há concessão ao exótico, mas 

afirmação de uma estética própria, onde o ornamento é código. 

 

 



 
 

 142 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Neste trabalho, aprofundo a escavação conceitual da aparição como figura 

poético-política e como campo de inscrição do sensível. A pesquisa opera na intersecção 

entre pensamento contracolonial, estética da dissidência e produção artística, 

investigando como imagens, gestos e linguagens performativas funcionam como 

estratégias de memória e invenção do presente. O conceito de aparição, tal como 

mobilizado aqui, remete a irrupções que desorganizam o visível, afirmando-se como 

arquivo do que resiste à normatividade histórica e epistemológica. 

Ao invocar a aparição como contrafeitiço à maldição colonial, afirmamos o corpo 

como arquivo e como enigma — signo que fere o plano da evidência e se oferece, em 

vez disso, como rasura, intervalo e sobrevivência. A aparição desafia os dispositivos do 

reconhecimento normativo e inventa um campo próprio de presença, onde a memória 

atua como potência de reinvenção. Com isso, não buscamos reconstituir uma verdade 

anterior, mas ativar formas de conhecimento que escapam à lógica da certeza e ao 

domínio da transparência. 

O que se inaugura é o convite a voltar os olhos para o lado de dentro, a perceber 

a percussão de si. O invisível age — e, agindo, desestabiliza a ordem imposta. Atua sobre 

o próprio tempo, desfazendo, hoje, o destino ruim lançado no ontem. Ponto que risca, 

cantiga que dança na boca do agora, erro que se torna acerto.  

Os velhos não estão mortos. 

  

  

REFERÊNCIAS   

 

VITORINO, Castiel. Corpoflor. Fotografia digital. Arquivo de Intervet. Disponível em: 
https://castielvitorinobrasileiro.com/foto_corpoflor. Acesso em: 1 ago. 2025. 

NEVES, Rona. Entrevista concedida a Liège Santos. Instituto Nise da Silveira, Rio de 
Janeiro, 14 de abr. 2025. 

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Rio de Janeiro: Editora 34, 2007. 

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2020. 

MIGNOLO, Walter. Aesthesis decolonial y liberación: el reencantamiento del cuerpo. 
Calle 14: Revista de Investigación en el Campo del Arte, Bogotá, v. 4, n. 4, p. 10–25, 



 
 

 143 

2009. ISSN 2011-3757. Disponível em: 
http://revistas.udistrital.edu.co/ojs/index.php/c14. Acesso em: 1 ago. 2025. 

MULUNEH, Aïda. The Wolf You Feed – Liberte / Freedom. 2019. Disponível em: 
https://davidkrutprojects.com/artworks/36101/the-wolf-you-feed-series-liberte-
freedom. Acesso em: 1 ago. 2025. 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, 
v. 2, n. 3, 1989. 

SANTOS, Liège. Outros modos de usar a boca. Anais do 34º Encontro da ANPAP. No 
prelo, 2025. 

 

 

 



 
 

 

 

144 

O CORPO EM PERFORMANCE: 
A NATUREZA PARA A CONEXÃO COM 
O COSMOS57 

  
EL CUERPO EN PERFORMANCE: 

LA NATURALEZA PARA LA CONEXIÓN CON  

EL COSMOS  

  

THE BODY IN PERFORMANCE: 

NATURE AS A GATEWAY TO COSMIC 

CONNECTION 

 

Luciana Valio 

valioluciana@gmail.com 
 
 

RESUMO 

O presente artigo analisa duas performances realizadas pela autora - A Cura da Terra 
(2022) e A Jardineira (2022) - que exploram a relação entre os seres humanos e o cosmos 
em sua dimensão espiritual. Em ambas, a interação com a natureza constitui o eixo 
central, possibilitando o encontro com instâncias simbólicas e metafísicas e atuando 
como mediação fundamental para o estabelecimento dessa conexão espiritual.  Nesse 

 
57 Este artigo foi apresentado no 32o Encontro ANPAP, 2023. Está disponível em: 
https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-
a-natureza-e-o-cosmo/  

https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-a-natureza-e-o-cosmo/
https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-a-natureza-e-o-cosmo/


 
 

 

 

145 

contexto, a natureza configura-se como elemento de reconexão, escuta e 
transformação. A reflexão fundamenta-se na discussão do conceito de “natureza” à luz 
dos pensamentos de Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro e 
Eduardo Gudynas, com ênfase na crítica ao paradigma moderno que separa seres 
humanos da natureza, reduzindo-a à condição de “recurso natural” ou “capital natural”. 
Busca-se, assim, propor uma compreensão mais integrada e interdependente entre 
corpo, território e espiritualidade. As performances, concebidas como práticas artísticas 
processuais, operam como experiências de reconexão, nas quais corpo e natureza se 
apresentam como elementos indissociáveis. Dessa maneira, a investigação articula arte 
e pensamento decolonial, aproximando-se de cosmologias não ocidentais, a partir da 
ação do corpo da artista em performance. 

Palavras-chave: Performance Artística. Arte e Natureza. Espiritualidade. Arte 
Contemporânea.  

  

RESUMEN 

Este artículo analiza dos performances realizadas por la autora — A Cura da Terra (2022) 
y A Jardineira (2022) — que exploran la relación entre los seres humanos y el cosmos en 
su dimensión espiritual. En ambas, la interacción con la naturaleza constituye el eje 
central, posibilitando encuentros con instancias simbólicas y metafísicas y actuando 
como mediación fundamental para el establecimiento de esta conexión espiritual. La 
naturaleza, en este contexto, se configura como un elemento de reconexión, escucha y 
transformación. La reflexión se basa en la discusión del concepto de “naturaleza” a la 
luz de los pensamientos de Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro y 
Eduardo Gudynas, enfatizando la crítica al paradigma moderno que separa a los seres 
humanos de la naturaleza, reduciéndola a “recurso natural” o “capital natural”. El 
artículo busca proponer una comprensión más integrada e interdependiente entre 
cuerpo, territorio y espiritualidad. Las performances, concebidas como prácticas 
artísticas procesuales, operan como experiencias de reconexión, en las cuales cuerpo y 
naturaleza se presentan como elementos inseparables. De este modo, la investigación 
articula arte y pensamiento decolonial, acercándose a las cosmologías no occidentales 
a partir de la acción corporal de la artista en la performance. 

Palabras clave: Performance artística; Arte y naturaleza; Espiritualidad; Arte 
contemporáneo. 

   

ABSTRACT 

This article analyzes two performances by the author — A Cura da Terra (2022) and A 
Jardineira (2022) — which explore the relationship between human beings and the 
cosmos in its spiritual dimension. In both works, interaction with nature constitutes the 



 
 

 

 

146 

central axis, enabling encounters with symbolic and metaphysical instances and serving 
as a fundamental mediation for establishing this spiritual connection. Nature, in this 
context, is configured as an element of reconnection, listening, and transformation. The 
reflection is based on the discussion of the concept of “nature” through the perspectives 
of Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro, and Eduardo Gudynas, 
emphasizing the critique of the modern paradigm that separates humans from nature, 
reducing it to a “natural resource” or “natural capital.” The article aims to propose a 
more integrated and interdependent understanding among body, territory, and 
spirituality. The performances, conceived as processual artistic practices, operate as 
experiences of reconnection, in which body and nature are presented as inseparable 
elements. In this way, the investigation articulates art and decolonial thought, 
approaching non-Western cosmologies through the embodied action of the artist in 
performance. 

Keywords: Artistic performance; Art and nature; Spirituality; Contemporary art.  

 

INTRODUÇÃO 

  

Ao iniciar este texto, considero pertinente situar meu lugar de fala: mulher, 

branca, mãe de três filhos, artista e professora doutora. Reconhecer esse lugar de 

privilégio em nossa sociedade é um gesto necessário desde o início, uma vez que, ao 

ocupar uma posição de enunciação, busco me colocar com respeito e cuidado diante de 

outras mulheres - artistas, cis e trans, brancas, pretas e indígenas. Peço licença para que 

meus atravessamentos por diferentes caminhos não desrespeitem ninguém e nem 

ofendam crenças ou práticas de religiosidade. 

As ações aqui apresentadas são fruto de uma pesquisa pautada na busca por 

identidade, ancorada nas experiências artísticas que venho desenvolvendo. Trata-se da 

necessidade de conectar-me de maneira mais profunda com a natureza e o cosmos, na 

qual o desejo de naturalizar-me se faz latente em cada ação. 

Isto posto, esclareço que este manuscrito abordará duas ações artísticas por mim 

realizadas em 2022: A Cura da Terra e A Jardineira. Em ambas, meu interesse concentra-

se nas relações possíveis entre performance e espiritualidade, dando enfoque às 

relações possíveis de conexão entre natureza e cosmos. 

Para tanto, as referências que me acercam são: memórias dos rituais das minhas 

avós; leituras sobre os modos de vida dos nossos povos originários; trabalhos artísticos 



 
 

 

 

147 

de Joseph Beuys, Lygia Clark e Cecília Vicuña; além de estudos e pesquisas de textos de 

antropólogos e teóricos da arte. Desse amplo conjunto de referências e estímulos, busco 

realizar uma ação artística colocando meu corpo como conexão entre natureza e 

cosmos. 

Antes de tratar diretamente das performances, faz-se necessário contextualizar 

o conceito de natureza a partir do ponto de vista que se orienta esta reflexão: a natureza 

compreendida como uma relação intrínseca com a vida, tanto em seu aspecto material 

e terreno quanto em sua dimensão espiritual e cósmica. Nesse sentido, fazem-se 

presentes as contribuições de Eduardo Viveiros de Castro, especialmente por meio dos 

conceitos de perspectivismo, multinaturalismo e xamanismo, bem como referências aos 

pensamentos de Eduardo Gudynas e Ailton Krenak. Tais aproximações são mobilizadas 

como campos de diálogos e inspiração, ainda que sem a pretensão de um rigor 

conceitual estrito, buscando antes tensionar e ampliar as noções modernas que 

dissociam natureza, corpo e espiritualidade. 

A seguir, procuro descrever as intenções que permearam as duas performances, 

bem como os interesses envolvidos em suas proposições. Apresento pontualmente uma 

reflexão de Jorge Glusberg, não com a intenção de discutir ou analisar a performance 

em seus aspectos históricos, mas como apoio para explicitar os interesses que 

atravessam as propostas. Descrevo, assim, o que foi realizado apresentando as ideias 

que orientaram minhas intenções artísticas. 

Por fim, teço considerações que articulam o contexto apresentado às 

performances realizadas. 

 

  

A NATUREZA 

  

O termo natureza necessita ser delineado para a compreensão da abordagem 

aqui apresentada, uma vez que sua concepção variou historicamente conforme 

interpretações e interesses específicos de cada época. Ao empregar esse termo, refiro-

me a tudo aquilo que nos atravessa e nos constitui: plantas, rochas, terra, areia, águas 

doces e marinhas, chuvas, ventos, nuvens e tantos outros elementos naturais. Incluo, 



 
 

 

 

148 

ainda, nós mesmos enquanto parte indissociável desse conjunto. A natureza, nesse 

sentido, é entendida como parte indissociável da natureza. Nesse sentido, a natureza 

compreende tudo aquilo que sustenta e possibilita a vida. 

Os povos indígenas não separam a natureza de si. Aliás, segundo o antropólogo 

Eduardo Viveiros de Castro, o perspectivismo, termo por ele elaborado58, é uma outra 

maneira de organizar-se e compreender-se no mundo, ontologicamente. Ao conceituar 

o perspectivismo, Eduardo Viveiros de Castro utiliza-se do termo multinaturalismo em 

contraposição ao termo multiculturalismo. Segundo o antropólogo, para a cultura 

ameríndia há várias naturezas, no sentido da substância, mas uma cultura em sua 

metafísica.  

Sendo o subjetivo em referência ao mundo interior da mente e do significado, e 

objetivo refere-se ao mundo exterior da matéria e da substância. Sobre a concepção 

ameríndia, ele descreve que a cultura e o sujeito seriam a forma universal, e a natureza 

e o objeto a forma particular. Portanto, as categorias natureza e cultura não só não 

contêm os mesmos conteúdos como não podem ser tratadas da forma como 

entendemos (nós, herdeiros do pensamento ocidental), pois tais categorias, na 

concepção ameríndia, formulam-se a partir de “configurações relacionais, perspectivas 

móveis, - em suma – pontos de vista” (Viveiros de Castro, 2013, p. 349). Entende-se 

assim que o perspectivismo se refere ao ponto de vista daquele que é sujeito, daquele 

que está como agente, independentemente deste ser humano ou não humano. 

Assim, Viveiros de Castro (2013, p.354) apresenta uma “noção universal do 

pensamento ameríndio; é aquele de um estado originário de indiferenciação entre os 

humanos e animais.”. Inclusive, tal separação entre humanos e a natureza é vista por 

Ailton Krenak (2020) com estranhamento e indignação: 

 

Estar com aquela turma me fez refletir sobre o mito da sustentabilidade, 
inventada pelas corporações para justificar o assalto que fazem à nossa ideia 
de natureza. Fomos, durante muito tempo, embalados com a história de que 
somos a humanidade. Enquanto isso - enquanto seu lobo não vem - fomos 
nos alienando desse organismo de que somos parte, a Terra, e passamos a 
pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e a humanidade.  Eu não 
percebo onde tem alguma coisa que não seja natureza. Tudo é natureza. O 

 
58 O conceito de perspectivismo foi elaborado por Eduardo Viveiros de Castro em diálogo com 
Tânia Stolze Lima. 



 
 

 

 

149 

cosmos é natureza. Tudo em que eu consigo pensar é natureza. (Krenak, 
2020, p. 16-17, grifo nosso). 

 

Neste sentido, tal alienação da Terra aludida pelo ambientalista indígena refere-

se ao que Walter Mignolo (2011) considera fundamental para que houvesse uma cisão 

na ideia entre humanidade e natureza. Segundo ele, Francis Bacon (em 1620) propôs 

essa diferenciação, o que na época possibilitou justificar a exploração da natureza, assim 

como, a escravização dos povos africanos. No livro “The Darker Size of Western 

Modernity: Global Futures, Decolonial Options” (2011), Mignolo aborda como os 

interesses dos colonizadores foram avalizados, principalmente pelos jesuítas, do 

conceito que separa a natureza do ser humano. Tal intuito tornou-se a justificativa para 

a exploração da natureza, por meio do extrativismo vegetal e do cultivo das 

monoculturas.  

[...] Assim, o momento inicial da revolução colonial foi implantar o conceito 
ocidental de natureza e excluir o conceito de Pachamama Aimará e Quechua. 
Foi basicamente assim como o colonialismo foi introduzido no domínio do 
conhecimento e da subjetividade. Vinte anos depois de Acosta, Sir Francis 
Bacon publicou seu Novum Organum (1620), no qual propunha uma 
reorganização do conhecimento e afirmava claramente que a “natureza" 
estava “lá” para ser dominada pelo Homem. Durante esse período, antes da 
Revolução Industrial, os cristãos ocidentais assumiram seu controle sobre o 
conhecimento da natureza desqualificando todos os conceitos de 
conhecimento coexistentes e igualmente válidos e ignorando conceitos que 
contradiziam seu próprio entendimento de natureza. Ao mesmo tempo, eles 
se engajaram em uma economia de extração brutal de recursos (ouro, prata 
e outros metais) para o novo tipo de mercado global. Eles também 
implantaram a macroeconomia da plantação, colheita e regeneração (açúcar, 
tabaco, algodão, etc.).59 (Mignolo, 2011, p. 11). 

 

 
59 Tradução livre do trecho: Thus the initial moment of the colonial revolution was to implant the 
Western concept of nature and to rule out the Aymara and Quechua concept of Pachamama. 
This was basically how colonialism was introduced into the domain of knowledge and subjectivity. 
Twenty years after Acosta, Sir Francis Bacon published his Novum Organum (1620), in which he 
proposed a reorganization of knowledge and clearly stated that “nature” was “there” to be 
dominated by Man. During this period, before the Industrial Revolution, Western Christians 
asserted their control over knowledge about nature by desqualifying all coexisting and equally 
valid concepts of knowledge and by ignoring concepts that contradicted their own understanding 
of nature. At the same time, they engaged in an economy of brutal resource extraction (gold and 
silver and other metals) for a new type of global market. They also undertook a macroeconomy 
of plantation, harvest, and regeneration (sugar, tobacco, cotton, etc.) […]. 



 
 

 

 

150 

Desde então, a natureza passou a ser compreendida, no âmbito do pensamento 

ocidental hegemônico, como um recurso destinado a servir ao modelo econômico então 

emergente, lógica que permanece vigente até os dias atuais. Ao ser destituída de sua 

dimensão espiritual e relacional, a natureza torna-se objeto passível de exploração, 

submetida a uma racionalidade econômica de caráter extrativista e predatório. 

“Quando despersonalizamos o rio, a montanha, quando tiramos deles os seus sentidos, 

considerando que isso é atributo exclusivo dos humanos, nós liberamos esses lugares 

para que se tornem resíduos da atividade industrial e extrativista.” (Krenak, 2020, p. 49). 

Justamente, o que Krenak (2020) está denunciando é parte de uma visão 

utilitarista da natureza, que advém desde o período de colonização da América. Desde 

sua origem, a ideia de natureza já estava carregada de conflitos e interesses econômicos. 

No início da colonização, segundo Eduardo Gudynas (2019, p.134), […] “a natureza 

latino-americana era concebida como enormes espaços selvagens, potencialmente 

perigosos e pouco conhecidos.”. Portanto, compreendida como o espaço selvagem a ser 

civilizado. Contudo, para controlar e dominar a natureza,  

 

Foram levadas a cabo, então, ações para descrever, catalogar e inventariar a 
Natureza, de modo a controlá-la e manipulá-la, e, assim, extrair o que tivesse 
interesse econômico. O meio ambiente natural não era mais visto como uma 
soma de paisagens, e começou a ser fragmentado em seus componentes, que 
eram rotulados e avaliados. (Gudynas, 2019, p.134-135). 

 

Viveiros de Castro (2013) apresenta que, na visão ameríndia, essa separação não 

é possível pois há uma relação que se estabelece entre os humanos e os não humanos, 

sendo toda conceituação dos não humanos referida ao domínio social. Ele explica que 

“segundo o princípio de que o ponto de vista cria o sujeito, será sujeito quem se 

encontrar ativado ou ‘agenciado’ pelo ponto de vista” (Idem, p. 373).  E justamente o 

ponto de vista está no corpo, ou seja, 

 

Ser capaz de ocupar o ponto de vista é sem dúvida uma potência da alma, e 
os não humanos são sujeitos na medida em que têm (ou são) um espírito; 
mas a diferença entre os pontos de vista – e um ponto de vista não é senão 
diferença – não está na alma. Esta, formalmente idêntica através das 
espécies, só enxerga a mesma coisa em toda parte; a diferença deve então 
ser dada pela especificidade dos corpos. (Idem, p. 379-380). 

 



 
 

 

 

151 

Contudo, ele ressalva o que quer dizer por corpo: “não é sinônimo de fisiologia 

distintiva ou de anatomia característica; é um conjunto de maneiras ou modos de ser 

que constituem um habitus.” (Viveiros de Castro, 2013, p. 380). E complementa, 

considerando que o corpo é “o instrumento fundamental de expressão do sujeito e ao 

mesmo tempo o objeto por excelência, aquilo que se dá a ver a outrem.” (Idem, p. 388). 

Assim, se o corpo é o diferencial, “O espírito, que não é aqui substância imaterial mas 

forma reflexiva, é o que integra; o corpo, que não é substância material, mas afecção 

ativa, o que diferencia.” (Ibidem). Assim, ele explica que há uma continuidade metafísica 

entre os seres, que resulta no animismo, mas uma descontinuidade física, que se trata 

do perspectivismo. 

Enfim, é no ponto de vista que se assenta o perspectivismo, tendo como base o 

espírito como o mesmo e o corpo enquanto o diferente. Portanto, distintamente da 

proposta evolucionista moderna, “a condição original comum aos humanos e animais 

não é a animalidade, mas a humanidade”, com isso, “os humanos são aqueles que 

continuaram iguais a si mesmos: os animais são ex-humanos, e não os humanos ex-

animais”. (Viveiros de Castro, 2013, p.355). Nesta lógica, apresenta-se que “o referencial 

comum a todos os seres da natureza não é o homem enquanto espécie, mas a 

humanidade enquanto condição” (Descola, 1986, p. 120, apud Viveiros de Castro, 2013, 

p. 356). 

Deste modo, compreender tal humanidade nas relações que geram o ponto de 

vista do perspectivismo, ou seja, as relações são as mesmas quem altera é o sujeito 

(humano ou não humano), o ponto de vista.  

A abordagem antropológica de Viveiros de Castro (2013) nos ajuda a conhecer 

mais do que outras ontologias, possibilita-nos rever as possíveis concepções sobre a 

natureza, não sendo a versão ocidental (originada no colonialismo) a única.  

Os povos andinos se relacionam de outra maneira com a natureza, Gudynas60 

(2019) apresenta a ideia de Pacha Mama. Segundo ele, Pacha Mama “é um conceito 

originado nos Andes centrais, particularmente dos povos aimará, quéchua e kíchwa. 

 
60 Gudynas (2019) irá defender os direitos da natureza. Ele enfatiza a natureza como um sujeito, 
no sentido contrário à sua reificação ao compreende-la como um capital natural ou como 
recursos naturais, o que torna a natureza sujeita a interesses e fins econômicos. Neste livro, ele 
aborda a inclusão dos direitos da natureza na Constituição do Equador e da Bolívia.  



 
 

 

 

152 

Expressa um modo de entender e sentir o meio ambiente e o papel do ser humano no 

meio ambiente.” (Idem, p. 141). Ele alerta para o risco frequente de se confundir Pacha 

Mama com Mãe Terra. Pois ele explica que em aimará pacha "significa o cosmos, a 

ordem do universo, e que, portanto, encerra complexidades importantes.” (Ibidem), e 

para outros povos também pode ter significados diferentes. De todos os modos, 

Gudynas (2019, p.142) descreve que “A Pacha Mama faz referência ao meio ambiente 

no qual a pessoa está inserida. […] as pessoas são parte do meio ambiente, e sua ideia 

de meio ambiente não é somente biológica ou física, mas também social.”. 

Com isso, o autor ressalva que o social andino deve-se à relação da comunidade, 

em um sentido amplo, pois trata-se da conexão dos seres humanos com o território. 

Porém a comunidade é constituída também dos “seres vivos não humanos, como certos 

animais ou plantas, alguns elementos não vivos, particularmente montes ou montanhas, 

e os espíritos dos defuntos.” (Gudynas, 2019, p.142). Estabelece-se uma conexão entre 

essa comunidade ampliada (diante dos nossos olhos ocidentais) e o território, de forma 

que, “este as [comunidades] define da mesma maneira que as pessoas podem conceder-

lhe atributos específicos.” (Idem). 

Com isso, Gudynas (2019) enfatiza as distinções entre a noção de Pacha Mama 

e a concepção ocidental de natureza. Enquanto a Pacha Mama compreende uma 

complexa rede de conexões e relações - que envolve, inclusive, obrigações recíprocas, 

correspondências éticas e vínculos entre humanos e não humanos -, a ideia moderna de 

natureza não contempla tais dimensões. Ao contrário, ela é construída precisamente 

para possibilitar sua objetificação, dominação e exploração, alinhando-se a uma lógica 

econômica extrativista. 

Enfim, ao iniciar o subtítulo “A Natureza” afirmando que "a natureza é tudo 

aquilo que nos possibilita vida”, reconheço que, diante da multiplicidade de 

cosmovisões existentes, essa definição se mostra necessariamente limitada. A natureza 

revela-se muito mais ampla e complexa do que qualquer formulação inicial é capaz de 

abarcar. Nesse sentido, meu interesse por me deixar atravessar por ela - e com ela me 

mesclar - por meio de conexões físicas, simbólicas e espirituais, abre-se como um campo 

de experiências ainda por serem vividas e compreendidas, tanto no âmbito da prática 

artística quanto no da reflexão conceitual. 



 
 

 

 

153 

O ENCONTRO DO CORPO COM A NATUREZA 

  

A partir da contextualização anteriormente apresentada, situo meu lugar de fala 

e explicito as referências que ressoam em meu processo criativo na realização das 

performances. Ao colocar meu corpo em conexão com a natureza, investigo as relações 

possíveis entre corpo, natureza e cosmos. Durante a ação performática, entrego-me à 

escuta do entorno, em um estado de atenção sensível. Não se trata de encenação, 

tampouco de improvisação, mas da presença integral do corpo e do eu, em interação 

direta com a terra, com a lã ou com outros elementos naturais. Nesses momentos, 

emerge um sentimento de pertencimento: percebo-me parte, desejo-me integrada. 

Glusberg (1987) considera a performance como uma retomada da expressão 

artística por meio do corpo. Segundo o autor: “A utilização do corpo como meio de 

expressão artística, tende hoje a recolocar a pesquisa das artes no caminho das 

necessidades humanas básicas, retomando práticas que são anteriores à história da 

arte, pertencendo à própria origem da arte.” (Idem, p. 51). Ao mencionar “necessidades 

humanas básicas”, compreendo que o autor se refere a práticas vinculadas a rituais e 

celebrações. E ele continua,  

 

Superados os problemas de formas e materiais, os artistas mostram seu 
próprio corpo numa atitude de reencontro consigo mesmos. Ao invés de uma 
religião capaz de impor sentido aos atos, tudo ocorre como se no lugar do 
sagrado se instaurasse uma atitude orientada pelo secreto; gestos 
clandestinos, subterrâneos, desenvolvidos para um pequeno grupo de 
iniciados. (Ibidem, p. 52). 

 

Embora, Glusberg (1987) situe a performance como uma prática codificada, 

compreendida apenas por iniciados - sendo, nesse sentido, as performances de Joseph 

Beuys exemplos pertinentes -, entendo que, no meu caso, há uma relação intrínseca 

com o sagrado. Para realizar uma performance, elaboro o que pretendo fazer, 

idealizando a forma como desejo me conectar com o ambiente. Contudo, no momento 

da ação - em estado de performance -  concentro-me na presença do meu corpo.  



 
 

 

 

154 

Em A Cura da Terra (2022)61, por exemplo, a performance foi inicialmente 

concebida como uma ação coletiva. No entanto, ponderei que, antes de levá-la ao 

âmbito do coletivo, seria necessário vivenciar, em meu próprio corpo, os processos que 

emergiriam durante a ação. Já A Jardineira (2022)62 foi concebida desse o início como 

uma ação individual, configurando-se como uma videoperformance na qual meu corpo 

precisava vivenciar, naquele momento específico, um movimento de interiorização, 

motivado pela buscava de cura do corpo adoecido. 

Em ambas as performances, a busca pela espiritualidade manifesta-se no 

encontro com a natureza. A criação de A Cura da Terra (2022) foi motivada por dois 

estímulos específicos: o primeiro, uma afirmação da artista Cecília Vicuña, segundo a 

qual “Tecer e trançar são processos de cura”63; o segundo, uma profecia atribuída às 

mulheres indígenas dakota, que anuncia que somente haverá paz na Terra quando as 

mulheres voltarem a devolver seu sangue menstrual à terra, momento em que 

cessariam os derramamentos de sangue. Tanto a fala de Vicuña quanto essa profecia 

indígena foram determinantes para a concepção e a realização de A Cura da Terra 

(2022). 

A Cura da Terra (2022) foi realizada em um terreno degradado em decorrência 

do plantio de eucalipto e da criação de gado. Desde que a área passou a pertencer à 

minha família, temos empreendido esforços para sua regeneração. Atualmente, o local 

abriga uma mata formada recentemente; porém, já não apresenta o perfil característico 

da mata nativa da região. A vegetação é predominantemente composta por árvores de 

sansão do campo, originárias da cerca-viva que se disseminou pelo terreno, 

prevalecendo entre alguns eucaliptos remanescentes e poucos exemplares de pau-

jacaré e cambará.  

 
61 Confira o registro da performance A Cura da Terra (2022) em: https://youtu.be/3ACkcwo8HkM  
62 Confira a videoperformance A Jardineira (2022) em: https://youtu.be/Q7RMAt_PrQw  
63 Tradução livre do trecho; … weaving and criss-crossing are healing processes … Cecília 
Vicuña apud Lucy Lippard, ‘Spinning the Common Thread’, in Cecilia Vicuña. Seehearing the 
Enlightened Failure, Valerie Fraser, Lucy R. Lippard, Miguel A. López, Tribu No, and Cecilia 
Vicuña, MUAC, Museo Universitario Arte Contemporáneo. UNAM, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Mexico City; Witte de With, Center for Contemporary Art, Rotterdam, 2020, 
p. 60. 

https://youtu.be/3ACkcwo8HkM
https://youtu.be/Q7RMAt_PrQw


 
 

 

 

155 

A partir de 2020, em decorrência da pandemia, passei a dedicar-me com maior 

intensidade ao trabalho com a terra, buscando melhorar a qualidade do solo e viabilizar 

o plantio de mudas nativas, com o intuito de formar uma nova área de mata no terreno. 

Após diversas tentativas frustradas de recuperação do solo, compreendi que seria 

necessário “curar” a terra. Essa cura não se daria apenas por meios convencionais - 

agrícolas ou ecológicos -, mas exigiria ações que incorporassem também processos de 

natureza espiritual.  

Para tanto, tornou-se indispensável a presença de meu corpo como agente 

convocador de elementos não apenas naturais - sangue, semente, água -, mas também 

cósmicos, como a fase da lua e as constelações, estabelecendo, assim, uma conexão 

espiritual direta com aquela terra. 

Antes de iniciar a performance, delimitei um retângulo de 2 x 1 metro. Nas 

extremidades mais longas, cravei galhos lado a lado, fincados profundamente na terra, 

preparando-os para sustentar a urdidura no momento da tecitura. Com essa estrutura 

erguida, a ação pôde começar.  

Afofei a terra com a enxada, como quem desperta um corpo adormecido, para 

acolher as sementes64 que, ao longo do tempo, coletei pelas ruas da cidade. Reuni as 

sementes de diversas espécies em um único pote, como se concentrasse memórias e 

potenciais de vida. Antes de entregá-las ao solo, ergui-as ao céu e as ofertei ao cosmos, 

pedindo permissão e bênção. (Imagem 1). Então, depositei-as na terra, misturando-as 

ao solo arejado. Por fim, derramei meu sangue, selando com minha própria essência o 

pacto entre corpo, terra e universo. 

 
64 A diversidade das sementes foi plantada em alta densidade (ou comumente no campo, 
chamam de “muvuca de sementes”), ou seja, apenas na área que constitui o tear. As sementes 
foram oferecidas à terra considerando seu potencial transformador, afinal, caberá a elas 
desenvolver-se no solo e regenerá-lo. 



 
 

 

 

156 

Imagem 1: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[oferenda das sementes].  

Fonte: Matheus Valio Foldes. 

Inspirada pela profecia atribuída às mulheres indígenas dakota, recolhi ao longo 

de quatro ciclos da lua meu sangue menstrual, guardando-o como se recolhe o fluído da 

vida. Na performance, essas quatro luas65 foram depositadas sobre as sementes, 

instaurando um ritual de entrega: o sangue de vida como gesto de oferenda à Terra, 

mas também como súplica por paz e renovação. O sangue menstrual, compreendido 

como expressão do sagrado feminino, nutre a terra na perspectiva de sustentar, 

regenerar e originar a vida. (Imagem 2) 

 
65 O termo luas é utilizado como alusão ao ciclo menstrual. 



 
 

 

 

157 

Imagem 2: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[Derramando o sangue na terra].  

Crédito da imagem: Matheus Valio Foldes. 

A etapa final da performance - e também a mais longa - consistiu na confecção 

da trama de um tear66. Estruturado diretamente sobre a terra, o tear teve como 

propósito resguardar a vida recém-ofertada ao solo exaurido, como quem busca suturar 

a pele ferida67 da terra. Primeiramente, preparei os fios da urdidura em um movimento 

corporal de idas e vindas - um zigue-zague ritualístico - criando a base que sustentaria o 

tecido a ser tramado. (Imagem 3). Era a trama que cura, acolhe e aquece. Ao término, o 

tecido permaneceu exposto ao clima, entregue às chuvas, ao sol e às demais 

intempéries naturais, que se tornaram cúmplices no processo de regeneração do solo. 

 

 
66 Esse tear feito sobre a terra, com galhos que exerceram a função de estacas que sustentariam 
a urdidura (esse tear segue o modelo de um tear de pregos).  
67 Entendendo aquele solo como uma parte da pele da Terra, onde há uma ferida, produzida pela 
degradação do solo, que precisaria ser cicatrizada, tratada e curada. A pele precisaria novamente 
respirar, pulsar e transpirar. 



 
 

 

 

158 

Imagem 3: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[Tecendo a trama].  

 

Fonte: Matheus Valio Foldes. 

 

Assim, A Cura da Terra (2022) constitui-se como encontro: do meu corpo com a 

natureza, do meu sangue com a terra, das sementes com o solo e do tecer com a pele 

da Terra. Sob as forças da lua nova - evocadas para potencializar a germinação - 

integram-se vínculos que ultrapassam o plano estritamente material. As conexões 

mobilizadas por esta performance inscrevem-se na ordem da natureza e do cosmos, 

entrelaçando corpo, matéria, espiritualidade e vida em um mesmo campo de 

experiência. 

Em A Jardineira (2022), manifesta-se igualmente uma busca pela espiritualidade, 

revelada no diálogo sensível com os elementos naturais. Diferentemente de A Cura da 

Terra (2022), esta ação ocorre no espaço íntimo do meu quintal, em um ambiente 

delimitado. O enquadramento da câmera revela, em primeiro plano, uma mesa; ao 

fundo, despontam as plantas do quintal. Sobre a mesa, dispõem-se duas cestas - uma 

com lã cardada branca,  outra com lã cardada colorida -, uma cumbuca de cerâmica, um 

pequeno prato com pedaço de sabão de coco e um pote de vidro contendo óleo de 



 
 

 

 

159 

gergelim. Na superfície da mesa, recoberta por um plástico, que é mantido no lugar por 

uma pedra, conferindo ao cenário um aspecto improvisado e íntimo. 

Foi concebida desde o início como vídeo-performance, ao passo que A Cura da 

Terra (2022) foi registrada durante a própria ação. Ressalto essa distinção pois, 

enquanto a primeira permanece aberta à possibilidade de ser feita novamente, 

inclusive, como uma ação coletiva - e não apenas individual - em outros terrenos 

degradados, A Jardineira (2022) pertence a um momento muito específico da minha 

vida e subsistirá apenas por meio do vídeo gravado, preservando-se como registro 

singular e irrepetível. 

 

Imagem 4: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. 

[oleação].  

Fonte: Beatriz Roque. 

 

A performance inicia-se com a minha aproximação junto à mesa. Abro o 

recipiente com óleo de gergelim e começo a aplicá-lo a pele - rosto, braços e mãos - em 

um gesto de oleação, que se configura como uma ação de proteção. (Imagem 4). 

  

A referência à unção de Cristo por Maria Madalena, na noite de Quinta-feira 

Santa, evoca um ato de amor e cuidado no limiar da morte: a extrema-unção, ou a unção 



 
 

 

 

160 

dos enfermos. Ungir o corpo é uma prática ritualística que antecede e transcende o 

cristianismo; povos antigos aplicavam óleos sobre a pele não apenas com fins 

medicinais, mas também como forma de aproximação com o divino. Na prática 

ayurvédica, a Snehana constitui um procedimento terapêutico fundamental. Desse 

modo, iniciar a performance com a oleação de corpo configura-se como um gesto-

oração, por meio do qual invoco proteção, cura e conexão. 

 

fImagem 5: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. [feltragem].  

Fonte: Beatriz Roque. 

Após a oleação, inicio a feltragem da lã cardada com sabão, utilizando um molde 

em formato de casulo para a confecção. (Imagem 5). A filmagem acompanha todo o 

processo feitura da feltragem molhada. Faço três camadas de lã de cada lado do casulo, 

intercalando-as com os fios de cabelo que perdi durante o tratamento quimioterápico. 

Assim, o casulo é construído camada sobre camada, entrelaçando lã e cabelo.  

Confeccionar o casulo remete à cura, mas também à noção de tempo - o tempo 

necessário à interiorização, ao retorno a si e a um processo de transformação que 

ultrapassa o corpo físico. O casulo configura-se, assim, como receptáculo da 

metamorfose. Enquanto a lã pura da ovelha traz calor, abrigo e suavidade, a presença 

dos cabelos provoca certo desconforto e abjeção, tencionando sensações de 

acolhimento e estranhamento. É, contudo, esse mesmo casulo que se torna suporte 



 
 

 

 

161 

para o plantio de uma muda de algodão mocó (Gossypium hirsutum), variedade nativa 

do Nordeste brasileiro. Nesse gesto, reinsiro o algodão mocó em seu potencial simbólico 

e regenerativo, vinculando-o à cura da terra e integrando-o a um processo cíclico de 

transformação, no qual corpo, matéria e território se entrelaçam. 

Com a muda de algodão plantada no vaso-casulo, concluo a performance 

retomando o gesto da oleação em meu rosto, braços e mãos. Mais uma vez, por meio 

do óleo, busco a cura que transcende a materialidade do corpo físico, alcançando a 

dimensão espiritual que nos aproxima do divino - sobretudo quando a experiência da 

doença nos confronta com a finitude da vida. (Imagem 6) 

 

Imagem 6: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. 

[plantio de algodão mocó no casulo de lã feltrado].  

 

Fonte:  Beatriz Roque. 

 

Enfim, se em A Cura da Terra (2022) por meio do encontro do meu corpo com a 

natureza, teço um tear para regenerar o solo, em A Jardineira (2022) é pela presença e 



 
 

 

 

162 

pela ação do meu corpo - ao feltrar a lã e plantar a muda de algodão mocó - que busco 

a cura de meu corpo adoecido. Compreendo, assim, que mais do que uma relação com 

a natureza, essas experiências ativam conexões de ordem transcendente. Terra, 

sementes, lua, sangue, muda de algodão e lã configuram-se como elementos que 

possibilitam a interiorização do corpo e sua aproximação com o divino, articulando 

corpo, natureza, espiritualidade e vida em um mesmo campo de experiência. 

 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

As performances apresentadas neste artigo buscam uma conexão profunda e 

integrada com a natureza, alinhando-se ao entendimento de pensadores como Krenak, 

Gudynas e Viveiros de Castro, para quem a natureza é parte inseparável da vida, em 

seus aspectos físicos e metafísicos. Essa perspectiva amplia nossa compreensão para 

além da matéria física, reconhecendo a interconexão entre todos os seres. 

A prática artística, conforme destacado por Glusberg (1987), possibilita 

expressões que transcendem as formas tradicionais, criando espaços para vivências e 

trocas inusitadas, talvez até seria possível considerar como espaços para confluências 

humanos e não humanos. Tal abordagem não é inédita, pois artistas como Lygia Clark já 

investigava a arte diretamente no corpo, por meio das emoções e relações, e Joseph 

Beuys incorporou elementos do xamanismo e a presença performática na constituição 

de sua obra, como em I like America and America likes me.  

Isto posto, meu processo criativo - aqui apresentado nas performances A Cura 

da Terra (2022) e A Jardineira (2022) - se posiciona como uma continuidade e um diálogo 

com esses percursores, ao mesmo tempo em que estabelece uma conexão pessoal e 

singular, reunindo arte têxtil, arte e natureza, e performance. Desta forma, busca 

ampliar os limites do fazer artístico e sua capacidade de revelar as múltiplas relações 

entre corpo, terra e cosmos. 

  

  

REFERÊNCIAS  



 
 

 

 

163 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras,2020. 

GLUSBERG, Jorge. A arte da Performance. Trad. Renato Cohen. São Paulo: Ed. 
Perspectiva, 1987. 

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da natureza:  ética biocêntrica e políticas ambientais. 
Trad. Igor Ojeda. São Paulo: Elefante, 2019. 

MIGNOLO, Walter D. The darker side of western modernity: global futures, decolonial 
options. Durham & London/US: Duke University Press. 2011. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e Multinaturalismo na América 
Indígena. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem e 
outros ensaios de antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2013. pp. 347-399. 

  

 


