
 

 

144 

O CORPO EM PERFORMANCE: 

A NATUREZA PARA A CONEXÃO COM O COSMOS1 

  
EL CUERPO EN PERFORMANCE: 

LA NATURALEZA PARA LA CONEXIÓN CON  

EL COSMOS  

  

THE BODY IN PERFORMANCE: 

NATURE AS A GATEWAY TO COSMIC 

CONNECTION 

 

Luciana Valio 

valioluciana@gmail.com 
 
 

RESUMO 

O presente artigo analisa duas performances realizadas pela autora - A Cura da Terra 
(2022) e A Jardineira (2022) - que exploram a relação entre os seres humanos e o cosmos 
em sua dimensão espiritual. Em ambas, a interação com a natureza constitui o eixo 
central, possibilitando o encontro com instâncias simbólicas e metafísicas e atuando 
como mediação fundamental para o estabelecimento dessa conexão espiritual.  Nesse 
contexto, a natureza configura-se como elemento de reconexão, escuta e 
transformação. A reflexão fundamenta-se na discussão do conceito de “natureza” à luz 

 
1 Este artigo foi apresentado no 32o Encontro ANPAP, 2023. Está disponível em: 
https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-
a-natureza-e-o-cosmo/  

https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-a-natureza-e-o-cosmo/
https://www.even3.com.br/anais/32anpap2023/666561-performance--a-conexao-do-corpo-com-a-natureza-e-o-cosmo/


 

 

145 

dos pensamentos de Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro e 
Eduardo Gudynas, com ênfase na crítica ao paradigma moderno que separa seres 
humanos da natureza, reduzindo-a à condição de “recurso natural” ou “capital natural”. 
Busca-se, assim, propor uma compreensão mais integrada e interdependente entre 
corpo, território e espiritualidade. As performances, concebidas como práticas artísticas 
processuais, operam como experiências de reconexão, nas quais corpo e natureza se 
apresentam como elementos indissociáveis. Dessa maneira, a investigação articula arte 
e pensamento decolonial, aproximando-se de cosmologias não ocidentais, a partir da 
ação do corpo da artista em performance. 

Palavras-chave: Performance Artística. Arte e Natureza. Espiritualidade. Arte 
Contemporânea.  

  

RESUMEN 

Este artículo analiza dos performances realizadas por la autora — A Cura da Terra (2022) 
y A Jardineira (2022) — que exploran la relación entre los seres humanos y el cosmos en 
su dimensión espiritual. En ambas, la interacción con la naturaleza constituye el eje 
central, posibilitando encuentros con instancias simbólicas y metafísicas y actuando 
como mediación fundamental para el establecimiento de esta conexión espiritual. La 
naturaleza, en este contexto, se configura como un elemento de reconexión, escucha y 
transformación. La reflexión se basa en la discusión del concepto de “naturaleza” a la 
luz de los pensamientos de Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro y 
Eduardo Gudynas, enfatizando la crítica al paradigma moderno que separa a los seres 
humanos de la naturaleza, reduciéndola a “recurso natural” o “capital natural”. El 
artículo busca proponer una comprensión más integrada e interdependiente entre 
cuerpo, territorio y espiritualidad. Las performances, concebidas como prácticas 
artísticas procesuales, operan como experiencias de reconexión, en las cuales cuerpo y 
naturaleza se presentan como elementos inseparables. De este modo, la investigación 
articula arte y pensamiento decolonial, acercándose a las cosmologías no occidentales 
a partir de la acción corporal de la artista en la performance. 

Palabras clave: Performance artística; Arte y naturaleza; Espiritualidad; Arte 
contemporáneo. 

   

ABSTRACT 

This article analyzes two performances by the author — A Cura da Terra (2022) and A 
Jardineira (2022) — which explore the relationship between human beings and the 
cosmos in its spiritual dimension. In both works, interaction with nature constitutes the 
central axis, enabling encounters with symbolic and metaphysical instances and serving 
as a fundamental mediation for establishing this spiritual connection. Nature, in this 
context, is configured as an element of reconnection, listening, and transformation. The 



 

 

146 

reflection is based on the discussion of the concept of “nature” through the perspectives 
of Ailton Krenak, Walter Mignolo, Eduardo Viveiros de Castro, and Eduardo Gudynas, 
emphasizing the critique of the modern paradigm that separates humans from nature, 
reducing it to a “natural resource” or “natural capital.” The article aims to propose a 
more integrated and interdependent understanding among body, territory, and 
spirituality. The performances, conceived as processual artistic practices, operate as 
experiences of reconnection, in which body and nature are presented as inseparable 
elements. In this way, the investigation articulates art and decolonial thought, 
approaching non-Western cosmologies through the embodied action of the artist in 
performance. 

Keywords: Artistic performance; Art and nature; Spirituality; Contemporary art.  

 

INTRODUÇÃO 

  

Ao iniciar este texto, considero pertinente situar meu lugar de fala: mulher, 

branca, mãe de três filhos, artista e professora doutora. Reconhecer esse lugar de 

privilégio em nossa sociedade é um gesto necessário desde o início, uma vez que, ao 

ocupar uma posição de enunciação, busco me colocar com respeito e cuidado diante de 

outras mulheres - artistas, cis e trans, brancas, pretas e indígenas. Peço licença para que 

meus atravessamentos por diferentes caminhos não desrespeitem ninguém e nem 

ofendam crenças ou práticas de religiosidade. 

As ações aqui apresentadas são fruto de uma pesquisa pautada na busca por 

identidade, ancorada nas experiências artísticas que venho desenvolvendo. Trata-se da 

necessidade de conectar-me de maneira mais profunda com a natureza e o cosmos, na 

qual o desejo de naturalizar-me se faz latente em cada ação. 

Isto posto, esclareço que este manuscrito abordará duas ações artísticas por mim 

realizadas em 2022: A Cura da Terra e A Jardineira. Em ambas, meu interesse concentra-

se nas relações possíveis entre performance e espiritualidade, dando enfoque às 

relações possíveis de conexão entre natureza e cosmos. 

Para tanto, as referências que me acercam são: memórias dos rituais das minhas 

avós; leituras sobre os modos de vida dos nossos povos originários; trabalhos artísticos 

de Joseph Beuys, Lygia Clark e Cecília Vicuña; além de estudos e pesquisas de textos de 

antropólogos e teóricos da arte. Desse amplo conjunto de referências e estímulos, busco 



 

 

147 

realizar uma ação artística colocando meu corpo como conexão entre natureza e 

cosmos. 

Antes de tratar diretamente das performances, faz-se necessário contextualizar 

o conceito de natureza a partir do ponto de vista que se orienta esta reflexão: a natureza 

compreendida como uma relação intrínseca com a vida, tanto em seu aspecto material 

e terreno quanto em sua dimensão espiritual e cósmica. Nesse sentido, fazem-se 

presentes as contribuições de Eduardo Viveiros de Castro, especialmente por meio dos 

conceitos de perspectivismo, multinaturalismo e xamanismo, bem como referências aos 

pensamentos de Eduardo Gudynas e Ailton Krenak. Tais aproximações são mobilizadas 

como campos de diálogos e inspiração, ainda que sem a pretensão de um rigor 

conceitual estrito, buscando antes tensionar e ampliar as noções modernas que 

dissociam natureza, corpo e espiritualidade. 

A seguir, procuro descrever as intenções que permearam as duas performances, 

bem como os interesses envolvidos em suas proposições. Apresento pontualmente uma 

reflexão de Jorge Glusberg, não com a intenção de discutir ou analisar a performance 

em seus aspectos históricos, mas como apoio para explicitar os interesses que 

atravessam as propostas. Descrevo, assim, o que foi realizado apresentando as ideias 

que orientaram minhas intenções artísticas. 

Por fim, teço considerações que articulam o contexto apresentado às 

performances realizadas. 

 

  

A NATUREZA 

  

O termo natureza necessita ser delineado para a compreensão da abordagem 

aqui apresentada, uma vez que sua concepção variou historicamente conforme 

interpretações e interesses específicos de cada época. Ao empregar esse termo, refiro-

me a tudo aquilo que nos atravessa e nos constitui: plantas, rochas, terra, areia, águas 

doces e marinhas, chuvas, ventos, nuvens e tantos outros elementos naturais. Incluo, 

ainda, nós mesmos enquanto parte indissociável desse conjunto. A natureza, nesse 



 

 

148 

sentido, é entendida como parte indissociável da natureza. Nesse sentido, a natureza 

compreende tudo aquilo que sustenta e possibilita a vida. 

Os povos indígenas não separam a natureza de si. Aliás, segundo o antropólogo 

Eduardo Viveiros de Castro, o perspectivismo, termo por ele elaborado2, é uma outra 

maneira de organizar-se e compreender-se no mundo, ontologicamente. Ao conceituar 

o perspectivismo, Eduardo Viveiros de Castro utiliza-se do termo multinaturalismo em 

contraposição ao termo multiculturalismo. Segundo o antropólogo, para a cultura 

ameríndia há várias naturezas, no sentido da substância, mas uma cultura em sua 

metafísica.  

Sendo o subjetivo em referência ao mundo interior da mente e do significado, e 

objetivo refere-se ao mundo exterior da matéria e da substância. Sobre a concepção 

ameríndia, ele descreve que a cultura e o sujeito seriam a forma universal, e a natureza 

e o objeto a forma particular. Portanto, as categorias natureza e cultura não só não 

contêm os mesmos conteúdos como não podem ser tratadas da forma como 

entendemos (nós, herdeiros do pensamento ocidental), pois tais categorias, na 

concepção ameríndia, formulam-se a partir de “configurações relacionais, perspectivas 

móveis, - em suma – pontos de vista” (Viveiros de Castro, 2013, p. 349). Entende-se 

assim que o perspectivismo se refere ao ponto de vista daquele que é sujeito, daquele 

que está como agente, independentemente deste ser humano ou não humano. 

Assim, Viveiros de Castro (2013, p.354) apresenta uma “noção universal do 

pensamento ameríndio; é aquele de um estado originário de indiferenciação entre os 

humanos e animais.”. Inclusive, tal separação entre humanos e a natureza é vista por 

Ailton Krenak (2020) com estranhamento e indignação: 

 

Estar com aquela turma me fez refletir sobre o mito da sustentabilidade, 
inventada pelas corporações para justificar o assalto que fazem à nossa ideia 
de natureza. Fomos, durante muito tempo, embalados com a história de que 
somos a humanidade. Enquanto isso - enquanto seu lobo não vem - fomos 
nos alienando desse organismo de que somos parte, a Terra, e passamos a 
pensar que ele é uma coisa e nós, outra: a Terra e a humanidade.  Eu não 
percebo onde tem alguma coisa que não seja natureza. Tudo é natureza. O 
cosmos é natureza. Tudo em que eu consigo pensar é natureza. (Krenak, 
2020, p. 16-17, grifo nosso). 

 
2 O conceito de perspectivismo foi elaborado por Eduardo Viveiros de Castro em diálogo com 
Tânia Stolze Lima. 



 

 

149 

 

Neste sentido, tal alienação da Terra aludida pelo ambientalista indígena refere-

se ao que Walter Mignolo (2011) considera fundamental para que houvesse uma cisão 

na ideia entre humanidade e natureza. Segundo ele, Francis Bacon (em 1620) propôs 

essa diferenciação, o que na época possibilitou justificar a exploração da natureza, assim 

como, a escravização dos povos africanos. No livro “The Darker Size of Western 

Modernity: Global Futures, Decolonial Options” (2011), Mignolo aborda como os 

interesses dos colonizadores foram avalizados, principalmente pelos jesuítas, do 

conceito que separa a natureza do ser humano. Tal intuito tornou-se a justificativa para 

a exploração da natureza, por meio do extrativismo vegetal e do cultivo das 

monoculturas.  

[...] Assim, o momento inicial da revolução colonial foi implantar o conceito 
ocidental de natureza e excluir o conceito de Pachamama Aimará e Quechua. 
Foi basicamente assim como o colonialismo foi introduzido no domínio do 
conhecimento e da subjetividade. Vinte anos depois de Acosta, Sir Francis 
Bacon publicou seu Novum Organum (1620), no qual propunha uma 
reorganização do conhecimento e afirmava claramente que a “natureza" 
estava “lá” para ser dominada pelo Homem. Durante esse período, antes da 
Revolução Industrial, os cristãos ocidentais assumiram seu controle sobre o 
conhecimento da natureza desqualificando todos os conceitos de 
conhecimento coexistentes e igualmente válidos e ignorando conceitos que 
contradiziam seu próprio entendimento de natureza. Ao mesmo tempo, eles 
se engajaram em uma economia de extração brutal de recursos (ouro, prata 
e outros metais) para o novo tipo de mercado global. Eles também 
implantaram a macroeconomia da plantação, colheita e regeneração (açúcar, 
tabaco, algodão, etc.).3 (Mignolo, 2011, p. 11). 

 

Desde então, a natureza passou a ser compreendida, no âmbito do pensamento 

ocidental hegemônico, como um recurso destinado a servir ao modelo econômico então 

 
3 Tradução livre do trecho: Thus the initial moment of the colonial revolution was to implant the 
Western concept of nature and to rule out the Aymara and Quechua concept of Pachamama. 
This was basically how colonialism was introduced into the domain of knowledge and subjectivity. 
Twenty years after Acosta, Sir Francis Bacon published his Novum Organum (1620), in which he 
proposed a reorganization of knowledge and clearly stated that “nature” was “there” to be 
dominated by Man. During this period, before the Industrial Revolution, Western Christians 
asserted their control over knowledge about nature by desqualifying all coexisting and equally 
valid concepts of knowledge and by ignoring concepts that contradicted their own understanding 
of nature. At the same time, they engaged in an economy of brutal resource extraction (gold and 
silver and other metals) for a new type of global market. They also undertook a macroeconomy 
of plantation, harvest, and regeneration (sugar, tobacco, cotton, etc.) […]. 



 

 

150 

emergente, lógica que permanece vigente até os dias atuais. Ao ser destituída de sua 

dimensão espiritual e relacional, a natureza torna-se objeto passível de exploração, 

submetida a uma racionalidade econômica de caráter extrativista e predatório. 

“Quando despersonalizamos o rio, a montanha, quando tiramos deles os seus sentidos, 

considerando que isso é atributo exclusivo dos humanos, nós liberamos esses lugares 

para que se tornem resíduos da atividade industrial e extrativista.” (Krenak, 2020, p. 49). 

Justamente, o que Krenak (2020) está denunciando é parte de uma visão 

utilitarista da natureza, que advém desde o período de colonização da América. Desde 

sua origem, a ideia de natureza já estava carregada de conflitos e interesses econômicos. 

No início da colonização, segundo Eduardo Gudynas (2019, p.134), […] “a natureza 

latino-americana era concebida como enormes espaços selvagens, potencialmente 

perigosos e pouco conhecidos.”. Portanto, compreendida como o espaço selvagem a ser 

civilizado. Contudo, para controlar e dominar a natureza,  

 

Foram levadas a cabo, então, ações para descrever, catalogar e inventariar a 
Natureza, de modo a controlá-la e manipulá-la, e, assim, extrair o que tivesse 
interesse econômico. O meio ambiente natural não era mais visto como uma 
soma de paisagens, e começou a ser fragmentado em seus componentes, que 
eram rotulados e avaliados. (Gudynas, 2019, p.134-135). 

 

Viveiros de Castro (2013) apresenta que, na visão ameríndia, essa separação não 

é possível pois há uma relação que se estabelece entre os humanos e os não humanos, 

sendo toda conceituação dos não humanos referida ao domínio social. Ele explica que 

“segundo o princípio de que o ponto de vista cria o sujeito, será sujeito quem se 

encontrar ativado ou ‘agenciado’ pelo ponto de vista” (Idem, p. 373).  E justamente o 

ponto de vista está no corpo, ou seja, 

 

Ser capaz de ocupar o ponto de vista é sem dúvida uma potência da alma, e 
os não humanos são sujeitos na medida em que têm (ou são) um espírito; 
mas a diferença entre os pontos de vista – e um ponto de vista não é senão 
diferença – não está na alma. Esta, formalmente idêntica através das 
espécies, só enxerga a mesma coisa em toda parte; a diferença deve então 
ser dada pela especificidade dos corpos. (Idem, p. 379-380). 

 

Contudo, ele ressalva o que quer dizer por corpo: “não é sinônimo de fisiologia 

distintiva ou de anatomia característica; é um conjunto de maneiras ou modos de ser 



 

 

151 

que constituem um habitus.” (Viveiros de Castro, 2013, p. 380). E complementa, 

considerando que o corpo é “o instrumento fundamental de expressão do sujeito e ao 

mesmo tempo o objeto por excelência, aquilo que se dá a ver a outrem.” (Idem, p. 388). 

Assim, se o corpo é o diferencial, “O espírito, que não é aqui substância imaterial mas 

forma reflexiva, é o que integra; o corpo, que não é substância material, mas afecção 

ativa, o que diferencia.” (Ibidem). Assim, ele explica que há uma continuidade metafísica 

entre os seres, que resulta no animismo, mas uma descontinuidade física, que se trata 

do perspectivismo. 

Enfim, é no ponto de vista que se assenta o perspectivismo, tendo como base o 

espírito como o mesmo e o corpo enquanto o diferente. Portanto, distintamente da 

proposta evolucionista moderna, “a condição original comum aos humanos e animais 

não é a animalidade, mas a humanidade”, com isso, “os humanos são aqueles que 

continuaram iguais a si mesmos: os animais são ex-humanos, e não os humanos ex-

animais”. (Viveiros de Castro, 2013, p.355). Nesta lógica, apresenta-se que “o referencial 

comum a todos os seres da natureza não é o homem enquanto espécie, mas a 

humanidade enquanto condição” (Descola, 1986, p. 120, apud Viveiros de Castro, 2013, 

p. 356). 

Deste modo, compreender tal humanidade nas relações que geram o ponto de 

vista do perspectivismo, ou seja, as relações são as mesmas quem altera é o sujeito 

(humano ou não humano), o ponto de vista.  

A abordagem antropológica de Viveiros de Castro (2013) nos ajuda a conhecer 

mais do que outras ontologias, possibilita-nos rever as possíveis concepções sobre a 

natureza, não sendo a versão ocidental (originada no colonialismo) a única.  

Os povos andinos se relacionam de outra maneira com a natureza, Gudynas4 

(2019) apresenta a ideia de Pacha Mama. Segundo ele, Pacha Mama “é um conceito 

originado nos Andes centrais, particularmente dos povos aimará, quéchua e kíchwa. 

Expressa um modo de entender e sentir o meio ambiente e o papel do ser humano no 

meio ambiente.” (Idem, p. 141). Ele alerta para o risco frequente de se confundir Pacha 

 
4 Gudynas (2019) irá defender os direitos da natureza. Ele enfatiza a natureza como um sujeito, 
no sentido contrário à sua reificação ao compreende-la como um capital natural ou como 
recursos naturais, o que torna a natureza sujeita a interesses e fins econômicos. Neste livro, ele 
aborda a inclusão dos direitos da natureza na Constituição do Equador e da Bolívia.  



 

 

152 

Mama com Mãe Terra. Pois ele explica que em aimará pacha "significa o cosmos, a 

ordem do universo, e que, portanto, encerra complexidades importantes.” (Ibidem), e 

para outros povos também pode ter significados diferentes. De todos os modos, 

Gudynas (2019, p.142) descreve que “A Pacha Mama faz referência ao meio ambiente 

no qual a pessoa está inserida. […] as pessoas são parte do meio ambiente, e sua ideia 

de meio ambiente não é somente biológica ou física, mas também social.”. 

Com isso, o autor ressalva que o social andino deve-se à relação da comunidade, 

em um sentido amplo, pois trata-se da conexão dos seres humanos com o território. 

Porém a comunidade é constituída também dos “seres vivos não humanos, como certos 

animais ou plantas, alguns elementos não vivos, particularmente montes ou montanhas, 

e os espíritos dos defuntos.” (Gudynas, 2019, p.142). Estabelece-se uma conexão entre 

essa comunidade ampliada (diante dos nossos olhos ocidentais) e o território, de forma 

que, “este as [comunidades] define da mesma maneira que as pessoas podem conceder-

lhe atributos específicos.” (Idem). 

Com isso, Gudynas (2019) enfatiza as distinções entre a noção de Pacha Mama 

e a concepção ocidental de natureza. Enquanto a Pacha Mama compreende uma 

complexa rede de conexões e relações - que envolve, inclusive, obrigações recíprocas, 

correspondências éticas e vínculos entre humanos e não humanos -, a ideia moderna de 

natureza não contempla tais dimensões. Ao contrário, ela é construída precisamente 

para possibilitar sua objetificação, dominação e exploração, alinhando-se a uma lógica 

econômica extrativista. 

Enfim, ao iniciar o subtítulo “A Natureza” afirmando que "a natureza é tudo 

aquilo que nos possibilita vida”, reconheço que, diante da multiplicidade de 

cosmovisões existentes, essa definição se mostra necessariamente limitada. A natureza 

revela-se muito mais ampla e complexa do que qualquer formulação inicial é capaz de 

abarcar. Nesse sentido, meu interesse por me deixar atravessar por ela - e com ela me 

mesclar - por meio de conexões físicas, simbólicas e espirituais, abre-se como um campo 

de experiências ainda por serem vividas e compreendidas, tanto no âmbito da prática 

artística quanto no da reflexão conceitual. 

O ENCONTRO DO CORPO COM A NATUREZA 

  



 

 

153 

A partir da contextualização anteriormente apresentada, situo meu lugar de fala 

e explicito as referências que ressoam em meu processo criativo na realização das 

performances. Ao colocar meu corpo em conexão com a natureza, investigo as relações 

possíveis entre corpo, natureza e cosmos. Durante a ação performática, entrego-me à 

escuta do entorno, em um estado de atenção sensível. Não se trata de encenação, 

tampouco de improvisação, mas da presença integral do corpo e do eu, em interação 

direta com a terra, com a lã ou com outros elementos naturais. Nesses momentos, 

emerge um sentimento de pertencimento: percebo-me parte, desejo-me integrada. 

Glusberg (1987) considera a performance como uma retomada da expressão 

artística por meio do corpo. Segundo o autor: “A utilização do corpo como meio de 

expressão artística, tende hoje a recolocar a pesquisa das artes no caminho das 

necessidades humanas básicas, retomando práticas que são anteriores à história da 

arte, pertencendo à própria origem da arte.” (Idem, p. 51). Ao mencionar “necessidades 

humanas básicas”, compreendo que o autor se refere a práticas vinculadas a rituais e 

celebrações. E ele continua,  

 

Superados os problemas de formas e materiais, os artistas mostram seu 
próprio corpo numa atitude de reencontro consigo mesmos. Ao invés de uma 
religião capaz de impor sentido aos atos, tudo ocorre como se no lugar do 
sagrado se instaurasse uma atitude orientada pelo secreto; gestos 
clandestinos, subterrâneos, desenvolvidos para um pequeno grupo de 
iniciados. (Ibidem, p. 52). 

 

Embora, Glusberg (1987) situe a performance como uma prática codificada, 

compreendida apenas por iniciados - sendo, nesse sentido, as performances de Joseph 

Beuys exemplos pertinentes -, entendo que, no meu caso, há uma relação intrínseca 

com o sagrado. Para realizar uma performance, elaboro o que pretendo fazer, 

idealizando a forma como desejo me conectar com o ambiente. Contudo, no momento 

da ação - em estado de performance -  concentro-me na presença do meu corpo.  

Em A Cura da Terra (2022)5, por exemplo, a performance foi inicialmente 

concebida como uma ação coletiva. No entanto, ponderei que, antes de levá-la ao 

âmbito do coletivo, seria necessário vivenciar, em meu próprio corpo, os processos que 

 
5 Confira o registro da performance A Cura da Terra (2022) em: https://youtu.be/3ACkcwo8HkM  

https://youtu.be/3ACkcwo8HkM


 

 

154 

emergiriam durante a ação. Já A Jardineira (2022)6 foi concebida desse o início como 

uma ação individual, configurando-se como uma videoperformance na qual meu corpo 

precisava vivenciar, naquele momento específico, um movimento de interiorização, 

motivado pela buscava de cura do corpo adoecido. 

Em ambas as performances, a busca pela espiritualidade manifesta-se no 

encontro com a natureza. A criação de A Cura da Terra (2022) foi motivada por dois 

estímulos específicos: o primeiro, uma afirmação da artista Cecília Vicuña, segundo a 

qual “Tecer e trançar são processos de cura”7; o segundo, uma profecia atribuída às 

mulheres indígenas dakota, que anuncia que somente haverá paz na Terra quando as 

mulheres voltarem a devolver seu sangue menstrual à terra, momento em que 

cessariam os derramamentos de sangue. Tanto a fala de Vicuña quanto essa profecia 

indígena foram determinantes para a concepção e a realização de A Cura da Terra 

(2022). 

A Cura da Terra (2022) foi realizada em um terreno degradado em decorrência 

do plantio de eucalipto e da criação de gado. Desde que a área passou a pertencer à 

minha família, temos empreendido esforços para sua regeneração. Atualmente, o local 

abriga uma mata formada recentemente; porém, já não apresenta o perfil característico 

da mata nativa da região. A vegetação é predominantemente composta por árvores de 

sansão do campo, originárias da cerca-viva que se disseminou pelo terreno, 

prevalecendo entre alguns eucaliptos remanescentes e poucos exemplares de pau-

jacaré e cambará.  

A partir de 2020, em decorrência da pandemia, passei a dedicar-me com maior 

intensidade ao trabalho com a terra, buscando melhorar a qualidade do solo e viabilizar 

o plantio de mudas nativas, com o intuito de formar uma nova área de mata no terreno. 

Após diversas tentativas frustradas de recuperação do solo, compreendi que seria 

necessário “curar” a terra. Essa cura não se daria apenas por meios convencionais - 

 
6 Confira a videoperformance A Jardineira (2022) em: https://youtu.be/Q7RMAt_PrQw  
7 Tradução livre do trecho; … weaving and criss-crossing are healing processes … Cecília Vicuña 
apud Lucy Lippard, ‘Spinning the Common Thread’, in Cecilia Vicuña. Seehearing the 
Enlightened Failure, Valerie Fraser, Lucy R. Lippard, Miguel A. López, Tribu No, and Cecilia 
Vicuña, MUAC, Museo Universitario Arte Contemporáneo. UNAM, Universidad Nacional 
Autónoma de México, Mexico City; Witte de With, Center for Contemporary Art, Rotterdam, 2020, 
p. 60. 

https://youtu.be/Q7RMAt_PrQw


 

 

155 

agrícolas ou ecológicos -, mas exigiria ações que incorporassem também processos de 

natureza espiritual.  

Para tanto, tornou-se indispensável a presença de meu corpo como agente 

convocador de elementos não apenas naturais - sangue, semente, água -, mas também 

cósmicos, como a fase da lua e as constelações, estabelecendo, assim, uma conexão 

espiritual direta com aquela terra. 

Antes de iniciar a performance, delimitei um retângulo de 2 x 1 metro. Nas 

extremidades mais longas, cravei galhos lado a lado, fincados profundamente na terra, 

preparando-os para sustentar a urdidura no momento da tecitura. Com essa estrutura 

erguida, a ação pôde começar.  

Afofei a terra com a enxada, como quem desperta um corpo adormecido, para 

acolher as sementes8 que, ao longo do tempo, coletei pelas ruas da cidade. Reuni as 

sementes de diversas espécies em um único pote, como se concentrasse memórias e 

potenciais de vida. Antes de entregá-las ao solo, ergui-as ao céu e as ofertei ao cosmos, 

pedindo permissão e bênção. (Imagem 1). Então, depositei-as na terra, misturando-as 

ao solo arejado. Por fim, derramei meu sangue, selando com minha própria essência o 

pacto entre corpo, terra e universo. 

 
8 A diversidade das sementes foi plantada em alta densidade (ou comumente no campo, chamam 
de “muvuca de sementes”), ou seja, apenas na área que constitui o tear. As sementes foram 
oferecidas à terra considerando seu potencial transformador, afinal, caberá a elas desenvolver-
se no solo e regenerá-lo. 



 

 

156 

Imagem 1: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[oferenda das sementes].  

Fonte: Matheus Valio Foldes. 

Inspirada pela profecia atribuída às mulheres indígenas dakota, recolhi ao longo 

de quatro ciclos da lua meu sangue menstrual, guardando-o como se recolhe o fluído da 

vida. Na performance, essas quatro luas9 foram depositadas sobre as sementes, 

instaurando um ritual de entrega: o sangue de vida como gesto de oferenda à Terra, 

mas também como súplica por paz e renovação. O sangue menstrual, compreendido 

como expressão do sagrado feminino, nutre a terra na perspectiva de sustentar, 

regenerar e originar a vida. (Imagem 2) 

 
9 O termo luas é utilizado como alusão ao ciclo menstrual. 



 

 

157 

Imagem 2: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[Derramando o sangue na terra].  

Crédito da imagem: Matheus Valio Foldes. 

A etapa final da performance - e também a mais longa - consistiu na confecção 

da trama de um tear10. Estruturado diretamente sobre a terra, o tear teve como 

propósito resguardar a vida recém-ofertada ao solo exaurido, como quem busca suturar 

a pele ferida11 da terra. Primeiramente, preparei os fios da urdidura em um movimento 

corporal de idas e vindas - um zigue-zague ritualístico - criando a base que sustentaria o 

tecido a ser tramado. (Imagem 3). Era a trama que cura, acolhe e aquece. Ao término, o 

tecido permaneceu exposto ao clima, entregue às chuvas, ao sol e às demais 

intempéries naturais, que se tornaram cúmplices no processo de regeneração do solo. 

 

 
10 Esse tear feito sobre a terra, com galhos que exerceram a função de estacas que sustentariam 
a urdidura (esse tear segue o modelo de um tear de pregos).  
11 Entendendo aquele solo como uma parte da pele da Terra, onde há uma ferida, produzida pela 
degradação do solo, que precisaria ser cicatrizada, tratada e curada. A pele precisaria novamente 
respirar, pulsar e transpirar. 



 

 

158 

Imagem 3: A Cura da Terra, 2022, Luciana Valio. Performance. Still de vídeo. 

[Tecendo a trama].  

 

Fonte: Matheus Valio Foldes. 

 

Assim, A Cura da Terra (2022) constitui-se como encontro: do meu corpo com a 

natureza, do meu sangue com a terra, das sementes com o solo e do tecer com a pele 

da Terra. Sob as forças da lua nova - evocadas para potencializar a germinação - 

integram-se vínculos que ultrapassam o plano estritamente material. As conexões 

mobilizadas por esta performance inscrevem-se na ordem da natureza e do cosmos, 

entrelaçando corpo, matéria, espiritualidade e vida em um mesmo campo de 

experiência. 

Em A Jardineira (2022), manifesta-se igualmente uma busca pela espiritualidade, 

revelada no diálogo sensível com os elementos naturais. Diferentemente de A Cura da 

Terra (2022), esta ação ocorre no espaço íntimo do meu quintal, em um ambiente 

delimitado. O enquadramento da câmera revela, em primeiro plano, uma mesa; ao 

fundo, despontam as plantas do quintal. Sobre a mesa, dispõem-se duas cestas - uma 

com lã cardada branca,  outra com lã cardada colorida -, uma cumbuca de cerâmica, um 

pequeno prato com pedaço de sabão de coco e um pote de vidro contendo óleo de 



 

 

159 

gergelim. Na superfície da mesa, recoberta por um plástico, que é mantido no lugar por 

uma pedra, conferindo ao cenário um aspecto improvisado e íntimo. 

Foi concebida desde o início como vídeo-performance, ao passo que A Cura da 

Terra (2022) foi registrada durante a própria ação. Ressalto essa distinção pois, 

enquanto a primeira permanece aberta à possibilidade de ser feita novamente, 

inclusive, como uma ação coletiva - e não apenas individual - em outros terrenos 

degradados, A Jardineira (2022) pertence a um momento muito específico da minha 

vida e subsistirá apenas por meio do vídeo gravado, preservando-se como registro 

singular e irrepetível. 

 

Imagem 4: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. 

[oleação].  

Fonte: Beatriz Roque. 

 

A performance inicia-se com a minha aproximação junto à mesa. Abro o 

recipiente com óleo de gergelim e começo a aplicá-lo a pele - rosto, braços e mãos - em 

um gesto de oleação, que se configura como uma ação de proteção. (Imagem 4). 

  

A referência à unção de Cristo por Maria Madalena, na noite de Quinta-feira 

Santa, evoca um ato de amor e cuidado no limiar da morte: a extrema-unção, ou a unção 



 

 

160 

dos enfermos. Ungir o corpo é uma prática ritualística que antecede e transcende o 

cristianismo; povos antigos aplicavam óleos sobre a pele não apenas com fins 

medicinais, mas também como forma de aproximação com o divino. Na prática 

ayurvédica, a Snehana constitui um procedimento terapêutico fundamental. Desse 

modo, iniciar a performance com a oleação de corpo configura-se como um gesto-

oração, por meio do qual invoco proteção, cura e conexão. 

 

fImagem 5: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. [feltragem].  

Fonte: Beatriz Roque. 

Após a oleação, inicio a feltragem da lã cardada com sabão, utilizando um molde 

em formato de casulo para a confecção. (Imagem 5). A filmagem acompanha todo o 

processo feitura da feltragem molhada. Faço três camadas de lã de cada lado do casulo, 

intercalando-as com os fios de cabelo que perdi durante o tratamento quimioterápico. 

Assim, o casulo é construído camada sobre camada, entrelaçando lã e cabelo.  

Confeccionar o casulo remete à cura, mas também à noção de tempo - o tempo 

necessário à interiorização, ao retorno a si e a um processo de transformação que 

ultrapassa o corpo físico. O casulo configura-se, assim, como receptáculo da 

metamorfose. Enquanto a lã pura da ovelha traz calor, abrigo e suavidade, a presença 

dos cabelos provoca certo desconforto e abjeção, tencionando sensações de 

acolhimento e estranhamento. É, contudo, esse mesmo casulo que se torna suporte 



 

 

161 

para o plantio de uma muda de algodão mocó (Gossypium hirsutum), variedade nativa 

do Nordeste brasileiro. Nesse gesto, reinsiro o algodão mocó em seu potencial simbólico 

e regenerativo, vinculando-o à cura da terra e integrando-o a um processo cíclico de 

transformação, no qual corpo, matéria e território se entrelaçam. 

Com a muda de algodão plantada no vaso-casulo, concluo a performance 

retomando o gesto da oleação em meu rosto, braços e mãos. Mais uma vez, por meio 

do óleo, busco a cura que transcende a materialidade do corpo físico, alcançando a 

dimensão espiritual que nos aproxima do divino - sobretudo quando a experiência da 

doença nos confronta com a finitude da vida. (Imagem 6) 

 

Imagem 6: A Jardineira, 2022, Luciana Valio. Videoperformance. Still de vídeo. 

[plantio de algodão mocó no casulo de lã feltrado].  

 

Fonte:  Beatriz Roque. 

 

Enfim, se em A Cura da Terra (2022) por meio do encontro do meu corpo com a 

natureza, teço um tear para regenerar o solo, em A Jardineira (2022) é pela presença e 



 

 

162 

pela ação do meu corpo - ao feltrar a lã e plantar a muda de algodão mocó - que busco 

a cura de meu corpo adoecido. Compreendo, assim, que mais do que uma relação com 

a natureza, essas experiências ativam conexões de ordem transcendente. Terra, 

sementes, lua, sangue, muda de algodão e lã configuram-se como elementos que 

possibilitam a interiorização do corpo e sua aproximação com o divino, articulando 

corpo, natureza, espiritualidade e vida em um mesmo campo de experiência. 

 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

As performances apresentadas neste artigo buscam uma conexão profunda e 

integrada com a natureza, alinhando-se ao entendimento de pensadores como Krenak, 

Gudynas e Viveiros de Castro, para quem a natureza é parte inseparável da vida, em 

seus aspectos físicos e metafísicos. Essa perspectiva amplia nossa compreensão para 

além da matéria física, reconhecendo a interconexão entre todos os seres. 

A prática artística, conforme destacado por Glusberg (1987), possibilita 

expressões que transcendem as formas tradicionais, criando espaços para vivências e 

trocas inusitadas, talvez até seria possível considerar como espaços para confluências 

humanos e não humanos. Tal abordagem não é inédita, pois artistas como Lygia Clark já 

investigava a arte diretamente no corpo, por meio das emoções e relações, e Joseph 

Beuys incorporou elementos do xamanismo e a presença performática na constituição 

de sua obra, como em I like America and America likes me.  

Isto posto, meu processo criativo - aqui apresentado nas performances A Cura 

da Terra (2022) e A Jardineira (2022) - se posiciona como uma continuidade e um diálogo 

com esses percursores, ao mesmo tempo em que estabelece uma conexão pessoal e 

singular, reunindo arte têxtil, arte e natureza, e performance. Desta forma, busca 

ampliar os limites do fazer artístico e sua capacidade de revelar as múltiplas relações 

entre corpo, terra e cosmos. 

  

  

REFERÊNCIAS  



 

 

163 

 

KRENAK, Ailton. Ideias para adiar o fim do mundo. São Paulo: Companhia das 
Letras,2020. 

GLUSBERG, Jorge. A arte da Performance. Trad. Renato Cohen. São Paulo: Ed. 
Perspectiva, 1987. 

GUDYNAS, Eduardo. Direitos da natureza:  ética biocêntrica e políticas ambientais. 
Trad. Igor Ojeda. São Paulo: Elefante, 2019. 

MIGNOLO, Walter D. The darker side of western modernity: global futures, decolonial 
options. Durham & London/US: Duke University Press. 2011. 

VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. Perspectivismo e Multinaturalismo na América 
Indígena. In: VIVEIROS DE CASTRO, Eduardo. A inconstância da alma selvagem e 
outros ensaios de antropologia. São Paulo: Cosac Naify, 2013. pp. 347-399. 

  

 

 


