
 130 

POLÍTICAS DO FEITIÇO: APARIÇÃO COMO ARQUIVO 

DO SENSÍVEL 

 

POLÍTICAS DEL HECHIZO: APARICIÓN 

COMO ARCHIVO DE LO SENSIBLE 

 

POLITICS OF WITCHCRAFT: APPEARANCE 

AS AN ARCHIVE OF THE SENSIBLE 

 
Liege Pereira dos Santos 

LIEGESANTOS@GMAIL.COM 
 
 

RESUMO 

Este artigo tem como objetivo propor o conceito de aparição como uma tecnologia 
simbólica e sensível que atua como contrafeitiço aos regimes coloniais de visibilidade. 
Entendida não como representação, mas como presença insurgente, a aparição se 
manifesta como gesto de interrupção, como fabulação do sensível que escapa à 
gramática da norma. O trabalho parte de um referencial teórico que articula a 
colonialidade do ver (Mignolo), a memória subterrânea (Pollak) e a opacidade como 
ética (Glissant), integrando também reflexões de bell hooks sobre alteridade e desejo. 
O método consiste em uma abordagem crítica e ensaística, que entrelaça análise de 
práticas artísticas contemporâneas — como as de Rona Neves, Pitô, Mariana Maia, 
Castiel Vitorino e Aïda Muluneh — a uma escritura performativa de natureza poético-
política. A pesquisa se ancora em práticas corporais, visualidades ritualísticas e modos 
de saber não hegemônicos, entendendo o corpo como arquivo e linguagem. Como 
conclusão, a aparição é apresentada como um gesto que rasura a lógica classificatória 
colonial, acionando memórias interditadas e saberes subterrâneos. Ela atua como força 



 131 

contra-hegemônica que convoca outras temporalidades, afetos e formas de existir. O 
artigo afirma o corpo como lugar de enunciação e reinvenção do mundo, onde o invisível 
atua e reencanta a cena sensível. 

Palavras-chave: Artes Visuais. Memória Cultural. Teoria crítica da arte. Estética 
Decolonial. Aparição.  

  

 RESUMEN 

Este artículo tiene como objetivo proponer el concepto de aparición como una 
tecnología simbólica y sensible que actúa como contraconjuro frente a los regímenes 
coloniales de visibilidad. Entendida no como representación, sino como presencia 
insurgente, la aparición se manifiesta como interrupción, como fabulación de lo sensible 
que escapa a la gramática de la norma. El trabajo se fundamenta en un marco teórico 
que articula la colonialidad del ver (Mignolo), la memoria subterránea (Pollak) y la 
opacidad como ética (Glissant), integrando también reflexiones de bell hooks sobre 
alteridad y deseo. El método consiste en un enfoque crítico y ensayístico, que entrelaza 
el análisis de prácticas artísticas contemporáneas —como las de Rona Neves, Pitô, 
Mariana Maia, Castiel Vitorino y Aïda Muluneh— con una escritura performativa de 
naturaleza poético-política. La investigación se ancla en prácticas corporales, 
visualidades rituales y formas de conocimiento no hegemónicas, entendiendo el cuerpo 
como archivo y lenguaje. Como conclusión, se propone la aparición como un 
movimiento que desorganiza la lógica clasificatoria colonial, activando memorias 
negadas y saberes silenciosos. Opera como fuerza contrahegemónica que convoca otras 
temporalidades, afectos y modos de existir. El artículo afirma el cuerpo como lugar de 
enunciación y reinvención del mundo, donde lo invisible actúa y vuelve a encantar la 
escena sensible. 

Palabras clave: Artes Visuales. Memoria Cultural. Teoría crítica del arte. Estética 
decolonial. Aparición. 

 

ABSTRACT 

This article proposes the concept of apparition as a symbolic and sensitive technology 
that functions as a counter-spell to colonial regimes of visibility. Understood not as 
representation, but as insurgent presence, the apparition emerges as a gesture of 
interruption — a fabulation of the sensible that escapes the grammar of normativity. 
The theoretical framework draws from Mignolo’s concept of the coloniality of seeing, 
Pollak’s subterranean memory, and Glissant’s ethics of opacity, while also incorporating 
bell hooks’s reflections on alterity and desire. The method follows a critical and 



 132 

essayistic approach, interweaving analysis of contemporary artistic practices — 
including those of Rona Neves, Pitô, Mariana Maia, Castiel Vitorino, and Aïda Muluneh 
— with a performative and poetic-political writing. The research is anchored in 
embodied practices, ritualistic visualities, and non-hegemonic forms of knowledge, 
understanding the body as both archive and language. As a conclusion, apparition is 
framed as a disruptive movement that unsettles colonial classificatory logic, reactivating 
forbidden memories and subaltern knowledges. It operates as a counter-hegemonic 
force that evokes alternate temporalities, affects, and ways of existing. The article 
asserts the body as a site of enunciation and world-making — where the invisible acts 
and re-enchants the sensible scene. 

Keywords: Visual Arts. Cultural Memory. Critical Art Theory. Decolonial Aesthetics. 
Apparition. 

 
INTRODUÇÃO  

 

Este artigo propõe o conceito de aparição como um gesto poético-político que 

evidencia a fricção entre imagem, memória e sujeito, manifestando-se como um modo 

de fabular a si mesmo no mundo. Trata-se de um gesto que não representa, mas 

presenta. Um arquivo do sensível, que convoca afetações assentadas no território. Ao 

pensar a aparição como movimento, deslocamos seu sentido do campo da religiosidade 

para um território sensível em disputa: o corpo atravessado por ausências e 

silenciamentos, que insiste em existir como imagem e como interrupção. 

Neste percurso, articulamos experiências artísticas e filosóficas, pensando o 

corpo como campo de linguagem e resistência, revelando formas de insurgência e 

escrita artística que tensionam o visível. 

A proposta aqui se inscreve na encruzilhada entre imagem e 

contemporaneidade, justamente porque compreendemos a aparição como uma 

narrativa-em-ação — um modo de produzir conhecimento que atravessa corpo, palavra 

e silêncio, tensionando a hegemonia epistêmica que ainda estrutura o campo da arte e 

da política. 

  

A colonialidade como feitiço 

  



 133 

O projeto colonial é, antes de tudo, uma praguejância: narrativa que nomeia para 

possuir, define para capturar — um discurso onde a diferença se faz marca de 

inferioridade. Tudo aquilo que lhe escapa é excomungado: apontado como desvio, 

aberração, lançado ao abismo, arruinado. 

Herética, a colonialidade deseja em silêncio o Outro sob a signo do fetiche, para 

dominá-lo simbólica e sensivelmente: esvaziá-lo, convertê-lo em superfície estética para 

reafirmação de sua própria centralidade (hooks, 2002). A cultura dominante transforma 

a alteridade em campo de experimentação segura, onde se pode brincar de transgressão 

sem jamais abrir mão do privilégio. Tudo aquilo que excede o alcance do olhar — 

considerado princípio privilegiado do conhecimento —, ou que não se restringe a esse 

campo, torna-se "ex-ótico": deslocado para além do compreensível, legitimando o 

estranhamento e, com ele, a violência. O projeto europeu de fazer do mundo sua colônia 

é iniciado pela feitura de uma maldição; um constructo discursivo e político que institui 

a lógica da monstruosidade e estabelece a separação como princípio ordenador do 

mundo. 

Constroem-se "sub-humanidades" fora da razão, fora da linguagem — matéria a 

ser governada, redimida ou, ainda, eliminada. Para que esse projeto se mantenha 

operante, é preciso rearticular as inscrições, redesenhar as fronteiras, reinscrever os 

mapas do mundo. Repetir a maldição por muitas noites, até que ela retorne como 

verdade. 

Na barbárie se estabelece um jogo de vida e morte entre os signos: mais do que 

uma simples mediação simbólica, as representações operam como tecnologia de 

produção do real. No campo do sensível, a história estética, especialmente a partir da 

normatividade kantiana do belo, colonizou a experiência sensível, convertendo-a num 

regime de valoração eurocentrado, excludente e disciplinador. Esse processo desloca a 

aisthesis do seu sentido radical, cosmoperceptivo e afetivo, para uma estrutura 

normativa de juízo. O que escapa ao olhar hegemônico é silenciado ou marginalizado 

(Mignolo, 2008). A alteridade, agora monstruosa, é estratificada na exceção, reforçando 

os limites do "normal". 

Ao estabelecer normas de visibilidade e reconhecimento, se naturaliza uma 

filosofia excludente, na qual O Outro é convocado apenas como contraste. Não é sujeito 

de enunciação, mas objeto contemplado. Assim, o regime da imagem define o que pode 



 134 

ou não aparecer, o que é digno de ser visto e que que deve ser enterrado. Toda 

experiencia de vida que desafie o paradigma dominante — seja por sua origem, 

linguagem, ou intensidade — é empalidecida. 

Entretanto, todo corpo que sobrevive a uma maldição fabrica, em silêncio, seu 

próprio modo de dizê-la ao avesso. Esse gesto é muitas vezes rezado entre os dentes, 

velado, mas sempre insurgente. É no entremeio do trauma e da memória, no resíduo, 

que o corpo inventa uma linguagem outra — uma escrita que não precisa de permissão 

para existir. 

 

Aparição; arquivo do sensível 

 

Conforme Pollak (1989), a memória não desaparece quando interditada, mas se 

desloca, desliza dos documentos e dos registros oficiais, para silenciosamente, infiltrar-

se em coreografias íntimas, na sutileza dos movimentos.  Ela resiste como uma contra 

história balbuciada e não obedece à linearidade do relógio nem à lógica da 

monumentalização: reaparecem inadvertidamente pelas frestas. No silenciamento, o 

corpo (re)existe como a única palavra que pode narrar o que não pôde ser dito e, desse 

modo, "as reminiscências do proibido, e, portanto, clandestino, ocupam toda a cena” 

(POLLAK, 1989, p. 5). 

Presenças se precipitam como vestígios de uma memória interditada pela 

violência, obstinadamente viva. Ela não se presta ao desejo colonial, porque não se 

oferece como superfície lisa ou objeto de captura. Ao contrário, aparece como 

interrupção, como gesto que conflita a gramática da visibilidade normativa. Não 

representa; presenta. Convoca o Outro em sua narrativa, em sua presença insubmissível 

e seus segredos, subterraneamente transmitidos. É necessário conhecer as trilhas, os 

signos fraturados — uma volta ao contrário, que expõe as falhas da lógica colonial do 

"ver como conhecer" 

 

 

 

 



 135 

Imagem 1. Liège Santos – Outros Modos de Usar a Boca. Fotoperformance. Impressão 

sobre canvas, 100 x 70 cm. Série homônima. Rio de Janeiro, 2025. 

 

 
 

Ao torcer o destino que lhe foi imposto, o corpo não apenas sobrevive — ele 

refaz o sentido da linguagem. Seu gesto não é o de quem responde, mas o de quem 

interrompe. E ao interromper, aparece. Operando na fratura entre o dizível e o indizível, 

irrompe com o que já foi inconfessável, fazendo retornar aquilo que, mesmo impedido, 

nunca partiu. Uma vez soterrado, tornou-se fundamento em vez de desaparecer. 

A aparição, assim, não apenas afasta o mal dito; ela o denuncia. Ela retorna ao 

mundo velhas coisas em novas formas. Como tecnologia, o encanto, imprevisível, atua 

contra a lógica classificatória do mundo colonial e desorganiza seus dispositivos de 

nomeação, suspensão e controle, abrindo espaço para o que transborda. Conforme já 

elaborado em "outros modos de usar a boca": 

 

a aparição aparece — aqui e ali — até adquirir corpo, até se tornar experiência 

vívida; tal qual García Márquez e os escombros de sua avó, o íntimo museu 



 136 

onírico de Bispo do Rosário, o corpoflor de Castiel Vitorino, as incorporações 

de Rona Neves. Mesmo desacreditada, é lembrada. Existe porque apareceu. 

Atravessa as imagens e não cabe em espécie, ordem ou reino: há uma ética 

outra na aparição, que reverbera fora da pauta. Uma epistemologia do 

mistério que reinaugura as gramáticas do imprevisível e reencontra o valor 

do transitório — portanto, a reconciliação com a memória que nos funda 

como resultado das escavações que o tempo tem permitido. (Santos, 2025, 

p.5) 

 

Imagem 2. Castiel Vitorino – Corpoflor. Fotografia digital.  

 

 
 

Para Rona Neves, a aparição emerge como urgência corpórea — não se inicia 

pelo conceito, mas pelo impacto sensível do corpo que antecede a linguagem, a cena, a 



 137 

instalação. É nele que tudo começa. Seu processo não obedece a um projeto prévio: as 

imagens, os materiais e as palavras acendem primeiro, como lampejos que desenham a 

travessia. Nada está dado, tudo se dá. Há uma espécie de escuta interna que guia o gesto 

performativo, que Rona reconhece como portal, como reentrada no que havia sido 

esquecido. Ali, o tempo é outro: espiralar, repetir, refazer. Porque é preciso coragem 

para permanecer, coragem para negritar  a escrita das possibilidades. 

 

Imagem 3. Rona Neves – Incorporação. Performance realizada no MUHCAB, Rio 

de Janeiro,2024. 

 
Fonte:  Registro autoral. 

 

Aparição é extravazamento, o que insiste em sair de dentro. Rona fala em 

“incorporar de si”, em acolher os movimentos que não foram aprendidos, mas intuídos 



 138 

no corpo.  Sua criação fabula o mundo a partir de restos — sacolas plásticas que se 

tornam máscaras, folhas de palmeira que se oferecem como saia, palavras que acendem 

imagens, imagens que acendem o corpo. O gesto performativo é prece. Cruzo entre o 

que não se vê e o que se torna visível, entre o que falta e o que se forma. Feliz encontro 

entre o sujeito e o que lhe precede de forma ancestral. 

 

Imagem 4. Rona Neves e Liège Santos – Àkòró. Série fotoperformática. Fotografia digital. Rio de Janeiro, 

2025. 

 
 

A série Àkòró, desenvolvida por Rona Neves e Liège Santos, se inscreve nesse 

mesmo campo de ativação simbólica em que a aparição não se dá como evidência, mas 

como provocação do sensível. Aqui, a imagem não se entrega de imediato: exige pausa, 

exige segunda mirada. Àkòró reivindica o direito à opacidade (Glissant, 2007), como 

gesto de proteção e força: aquilo que se recusa a ser inteiramente decifrado, mas ainda 

assim pulsa, aparece, fere a transparência. Sua materialidade é contida — uma lâmina, 

um tecido, uma postura —, mas seu alcance convoca camadas de tempo. Atua como 

arqueografia do presente, escavando sentidos soterrados e reinscrevendo o corpo 

enquanto arquivo e signo. 



 139 

Imagem 5. Mariana Maia – Seja Macumbeiro. Performance. Escadaria Selarón, 

Rio de Janeiro, 2024 

 
Fonte: Registro autoral 

 

Em "Seja Macumbeiro" (2024), apresentado em 28 de setembro nas escadarias 

Selaron, Rio de Janeiro, Mariana Maia convida o público a performar pontos de 

Umbanda em roda: cantar, dançar e celebrar o que pulsa como memória encarnada. A 

performance convoca não apenas a participação, mas a incorporação — literalmente. A 

entidade Maria Mulambo, incorporada popelo líder religioso Pai Anderson de Omulu, se 

manifesta como corpo-imagem, corpo-presença, corpo-aparição. Parafraseando Hélio 

Oiticica, Mariana reflete sobre o gesto de “ser macumbeiro” como escolha política, 

estética e ética. Sua obra torna visível o que a normatividade busca desautorizar: a 

potência ritualística do corpo negro e a continuidade do sagrado no terreiro extenso do 

cotidiano. 

 

 



 140 

 

Imagem 6. Pitô – Coruja Preta.Performance-instalação.Escadaria Selarón, Rio de 

Janeiro, 2024.  

 
Fonte: Registro Autoral 

 

Já na performance Coruja Preta, de Pitô, a aparição manifesta-se como fusão 

entre memória periférica, espiritualidade de terreiro e linguagem contemporânea. A 

obra evoca Maria Mulambo como presença viva e política, cruzando afetos formadores 

e resistência às violências normativas. O tecido torna-se vestígio encantado, e a saia — 

suspensa na instalação final — permanece como signo ritual, convocando a potência do 

corpo que não esquece. 

 



 141 

Imagem 7. Aïda Muluneh – The Wolf You Feed– Liberte / Freedom. Série The 99 

Series, 2019. 

 
 

Nas imagens de Aïda Muluneh, a aparição se reinscreve como estratégia estética 

de enfrentamento à colonialidade do olhar. Suas figuras, dispostas frontalmente e 

carregadas de cor, silêncio e geometria, recusam a neutralidade e enfrentam o 

espectador com uma presença que não se explica: impõe-se. A pintura corporal — 

ressignificada em sua visualidade contemporânea — mantém sua ligação com o 

invisível, operando como linguagem entre mundos. Não há concessão ao exótico, mas 

afirmação de uma estética própria, onde o ornamento é código. 

 

 



 142 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

Neste trabalho, aprofundo a escavação conceitual da aparição como figura 

poético-política e como campo de inscrição do sensível. A pesquisa opera na intersecção 

entre pensamento contracolonial, estética da dissidência e produção artística, 

investigando como imagens, gestos e linguagens performativas funcionam como 

estratégias de memória e invenção do presente. O conceito de aparição, tal como 

mobilizado aqui, remete a irrupções que desorganizam o visível, afirmando-se como 

arquivo do que resiste à normatividade histórica e epistemológica. 

Ao invocar a aparição como contrafeitiço à maldição colonial, afirmamos o corpo 

como arquivo e como enigma — signo que fere o plano da evidência e se oferece, em 

vez disso, como rasura, intervalo e sobrevivência. A aparição desafia os dispositivos do 

reconhecimento normativo e inventa um campo próprio de presença, onde a memória 

atua como potência de reinvenção. Com isso, não buscamos reconstituir uma verdade 

anterior, mas ativar formas de conhecimento que escapam à lógica da certeza e ao 

domínio da transparência. 

O que se inaugura é o convite a voltar os olhos para o lado de dentro, a perceber 

a percussão de si. O invisível age — e, agindo, desestabiliza a ordem imposta. Atua sobre 

o próprio tempo, desfazendo, hoje, o destino ruim lançado no ontem. Ponto que risca, 

cantiga que dança na boca do agora, erro que se torna acerto.  

Os velhos não estão mortos. 

  

  

REFERÊNCIAS   

 

VITORINO, Castiel. Corpoflor. Fotografia digital. Arquivo de Intervet. Disponível em: 
https://castielvitorinobrasileiro.com/foto_corpoflor. Acesso em: 1 ago. 2025. 

NEVES, Rona. Entrevista concedida a Liège Santos. Instituto Nise da Silveira, Rio de 
Janeiro, 14 de abr. 2025. 

GLISSANT, Édouard. Poética da Relação. Rio de Janeiro: Editora 34, 2007. 

HOOKS, bell. Olhares negros: raça e representação. São Paulo: Elefante, 2020. 

MIGNOLO, Walter. Aesthesis decolonial y liberación: el reencantamiento del cuerpo. 
Calle 14: Revista de Investigación en el Campo del Arte, Bogotá, v. 4, n. 4, p. 10–25, 



 143 

2009. ISSN 2011-3757. Disponível em: 
http://revistas.udistrital.edu.co/ojs/index.php/c14. Acesso em: 1 ago. 2025. 

MULUNEH, Aïda. The Wolf You Feed – Liberte / Freedom. 2019. Disponível em: 
https://davidkrutprojects.com/artworks/36101/the-wolf-you-feed-series-liberte-
freedom. Acesso em: 1 ago. 2025. 

POLLAK, Michael. Memória, esquecimento, silêncio. Estudos Históricos, Rio de Janeiro, 
v. 2, n. 3, 1989. 

SANTOS, Liège. Outros modos de usar a boca. Anais do 34º Encontro da ANPAP. No 
prelo, 2025. 

 


