
 
 

5 

ANASTÁCIA, LIVRE: OCUPANDO O SILÊNCIO 

ATRAVÉS DA OCUPAÇÃO DO ESPAÇO PÚBLICO 

 

ANASTÁCIA, LIBRE: OCUPANDO 

IMAGINARIOS A TRAVÉS DE LA 

OCUPACIÓN DEL ESPACIO PÚBLICO 

 

ANASTÁCIA, FREE: OCCUPYING 

IMAGINARIES THROUGH THE OCCUPATION 

OF PUBLIC SPACE  

 

Ana Carolina Vieira da Silva Pereira 

anavvv23@gmail.com 

 

RESUMO 

Ao explorar a trajetória da imagem de Santa Anastácia – figura que transita entre o 
sagrado, o político e o cultural – e analisá-la à luz das questões raciais, religiosas e 
estéticas, compreendi mais profundamente os apagamentos históricos aos quais as 
mulheres negras foram submetidas, assim como os esforços contemporâneos de 
reimaginação e reparação visual. A escolha de projetar essa imagem em locais de ampla 
circulação popular intensifica sua potência, provocando o público a confrontar 
memórias, ausências e presenças. Neste artigo, busco compreender as diversas 
camadas do silenciamento do arquivo, as dinâmicas de circulação visual religiosa e a 
ocupação de espaços públicos pela arte, presentes na construção do Monumento à Voz 
de Anastácia, de Yhuri Cruz, instalado na parede externa de uma galeria de arte. 



 
 

6 

Palavras-chave: Arte de Rua; Arquivo; Visualidade; Espaço Público.   

 

RESUMEN 

Al explorar la trayectoria de la imagen de Santa Anastácia —una figura que abarca lo 
sagrado, lo político y lo cultural— y analizarla a la luz de cuestiones raciales, religiosas y 
estéticas, profundicé en la comprensión de las obstrucciones históricas a las que han 
sido sometidas las mujeres negras, así como de los esfuerzos contemporáneos de 
reimaginación y reparación visual. La decisión de proyectar esta imagen en lugares de 
amplia circulación popular intensifica su poder, incitando al público a confrontar 
recuerdos, ausencias y presencias. En este artículo, busco comprender las diversas capas 
del silenciamiento del archivo, la dinámica de la circulación visual religiosa y la ocupación 
de espacios públicos por el arte, presentes en la construcción del Monumento a la Voz 
de Anastácia de Yhuri Cruz, instalado en el muro exterior de una galería de arte.  

Palabras clave: Arte callejero; Archivo; Visualidad; Espacio público.   

  

ABSTRACT 

By exploring the trajectory of the image of Saint Anastácia—a figure that straddles the 
sacred, the political, and the cultural—and analyzing it in light of racial, religious, and 
aesthetic issues, I gained a deeper understanding of the historical erasures to which 
Black women have been subjected, as well as the contemporary efforts of reimagination 
and visual reparation. The choice to project this image in places of widespread popular 
circulation intensifies its power, provoking the public to confront memories, absences, 
and presences. In this article, I seek to understand the various layers of the silencing of 
the archive, the dynamics of religious visual circulation, and the occupation of public 
spaces by art, present in the construction of Yhuri Cruz's Monument to the Voice of 
Anastácia, installed on the exterior wall of an art gallery.  

Keywords: Street Art; Archive; Visuality; Public Space.   
 

INTRODUÇÃO 

 

 Durante a vigésima segunda edição do Congresso Brasileiro de Sociologia, tive a 
oportunidade de participar do minicurso Lendo imagens: uma mirada pela Sociologia da 
Arte, ministrado pelos professores Guilherme Marcondes dos Santos e Sabrina Marques 
Parracho Sant’Anna. Com uma carga horária reduzida – de apenas três horas ao longo 
de três dias –, a atividade teve como objetivo propor novas abordagens para o uso de 
imagens em pesquisas das Ciências Humanas, nos quais poderiam atuar como um 
componente analítico, para além de mera ilustração. Na primeira aula, nos foi proposto 
um exercício: os professores apresentaram três imagens para que escolhêssemos uma 
e, a partir dela, elaborássemos um breve texto analítico e reflexivo. Uma dessas 



 
 

7 

imagens, a que escolhi, era uma foto da instalação Monumento à Voz de Anastácia, de 
Yhuri Cruz (2023), localizada na Parede Gentil nº 29, d’A Gentil Carioca. A galeria de Arte 
Contemporânea situa-se em uma região movimentada da Sociedade de Amigos das 
Adjacências da Rua da Alfândega, popularmente conhecida como Saara, área comercial 
no coração da cidade do Rio de Janeiro. A obra, como se pode ver na imagem a seguir, 
encontra-se em via pública, cobrindo toda a lateral de um prédio de dois andares, à 
plena vista de quem circula pelo local.  

 

Figura 01 - instalação “Monumento à Voz de Anastácia” (2023) 

 

Fonte: Pedro Agilson (2023)1 

 

A imagem capturou minha atenção de imediato. Eu já conhecia a obra de Yhuri 
Cruz, assim como muitos. A releitura popular de Santa Anastácia tornou-se amplamente 
conhecida ao ocupar museus e estampar peças de vestuário, sobretudo após ser vestida 
pela cantora e compositora Linn da Quebrada (Lina Pereira) durante a vigésima primeira 
edição do reality show televisivo Big Brother Brasil. Minha única experiência pessoal 
anterior com essa imagem ocorreu em 2024, quando visitei o Centro Cultural Banco do 
Brasil (CCBB), em Belo Horizonte. O prédio histórico conta com diversas seções 
distribuídas em seu amplo espaço, organizadas a partir de um grande salão de entrada, 
onde há uma escadaria exuberante e centralizada. De encontro ao olhar de quem entra, 

 
1 Imagem retirada do site do projeto artístico editorial Celeste, disponível em: 
https://select.art.br/agenda/forrobodo/.  

https://select.art.br/agenda/forrobodo/


 
 

8 

havia dois grandes banners compondo o Monumento à Voz de Anastácia, que 
recepcionavam o público ao cobrir uma grande janela no centro do primeiro patamar 
da escadaria. O primeiro, acima, apresentava a imagem; o segundo, a oração “Anastácia 
Livre”. 

No entanto, a imagem apresentada no minicurso mudou minha percepção 
acerca da obra. Minha relação com os museus é tanto pessoal quanto profissional, pois, 
além de gostar de visitar exposições, esse também foi o objeto da minha pesquisa de 
mestrado em Antropologia. Além disso, dediquei boa parte da minha trajetória 
acadêmica aos estudos das religiões, transitando entre evangélicos, católicos e, 
posteriormente, espíritas. Por isso, nutrí um apreço particular pela imagem de Santa 
Anastácia relida por Yhuri Cruz e, ao vê-la exposta em uma rua, tive uma impressão 
completamente distinta daquela experimentada em outros contextos; ainda mais 
intensa do que quando a vi pessoalmente em Belo Horizonte.  

Essa experiência, vivenciada durante o minicurso, me inspirou a escrever este 
artigo, no qual pretendo explorar as questões levantadas tanto no exercício proposto 
quanto nas exposições dos professores. Para isso, busco contextualizar a obra de Yhuri 
Cruz, refletir sobre os silêncios arquivísticos que possibilitam ações de ressignificação de 
figuras históricas, compreender as relações entre a arte no catolicismo popular e nos 
circuitos tradicionais de museu e, por fim, abordar minha perturbação central: a 
presença pública da imagem de Anastácia, livre. 

  

SANTA ANASTÁCIA 

 

No artigo Da escravidão à liberdade: a imagem de Anastácia entre arte 
contemporânea, política e religião, Edilson Pereira (2023) reúne um panorama geral da 
figura de Anastácia, desde as lendas sobre a mulher escravizada impedida de falar até 
sua “santificação” como protetora dos aflitos, passando pela reimaginação feita por 
Yhuri Cruz. Como mencionei anteriormente, não me deterei neste tópico; trarei apenas 
um resumo da história de Anastácia para contextualizar aqueles que ainda não a 
conhecem.  

Anastácia foi uma mulher escravizada no Brasil, sequestrada e arrastada para 
outra terra, cuja história foi apagada e misturada à oralidade popular. Pereira (2023) 
apresenta diversas versões e interpretações sobre sua trajetória, refletindo a 
complexidade de delineá-la não apenas como pessoa, mas também como mito. De 
modo geral, Anastácia pode ser compreendida como uma figura simbólica.  

Segundo algumas narrativas, ela teria sido uma princesa de origem kimbundu ou 
nagô/iorubá ou, ainda, de alta linhagem angolana, levada para a Bahia. O nome 
“Anastácia” teria sido atribuído a ela após o processo de escravização. Todavia, há 
também versões segundo as quais ela seria naturalmente baiana. De toda forma, não 
existe uma versão definitiva sobre sua origem. Seu retrato mais conhecido é uma 
ilustração feita por Jacques Arago, datada de 1839, que representa o rosto e parte do 
busto de Anastácia com uma máscara de ferro cobrindo sua boca e um colar de ferro ao 



 
 

9 

redor do pescoço. Esse instrumento de tortura era habitualmente utilizado para punir 
pessoas escravizadas consideradas “perigosas” por sua fala, seja por transmitirem 
informações, incitarem movimentos, expressarem sua religiosidade tradicional ou 
proferirem práticas de cura.  

Foi essa ilustração que consagrou Anastácia no imaginário popular. A partir de 
um processo histórico, consolidado nas Igrejas de Nossa Senhora do Rosário e São 
Benedito dos Homens Pretos – congregações tradicionalmente vinculadas à população 
negra brasileira –, sua imagem tornou-se devocional, sendo cultuada em práticas 
populares, uma vez que sua “santificação” nunca foi oficialmente reconhecida pela 
Igreja Católica. Anastácia passou, então, a ser vista como protetora dos doentes e aflitos, 
sendo a ela atribuídos milagres após sua morte. 

A partir da década de 1980, surgiram movimentos de contestação da figura de 
Santa Anastácia por parte de setores religiosos e acadêmicos, que passaram a 
questionar sua existência histórica e legitimidade enquanto santa. Nessas críticas, ela 
foi apontada como uma personagem sem registro histórico comprovado, fruto de uma 
construção inventiva a partir de histórias da cultura oral local. Apesar das controvérsias, 
Anastácia não perdeu seu status devocional, mantendo-se viva em práticas religiosas de 
diversos grupos, não apenas católicos. Assim, sua “santificação” configura-se mais como 
uma construção de devoção popular e resistência simbólica do que como um processo 
oficial de canonização pela Igreja Católica. 

Essa resistência coletiva chega até Valéria Cruz, mãe de Yhuri, que introduziu no 
filho a prática de devoção à santa. Valéria é umbandista e relata ter sonhado com Iansã 
enquanto estava grávida. A orixá teria aconselhado que ela “entregasse” o menino a 
Anastácia para garantir um parto bem-sucedido. A prática da “entrega” consiste em um 
ato de devoção e proteção, no qual pais ou responsáveis consagram a criança a uma 
entidade, visando cuidado e proteção espiritual para a pessoa “entregue”. 

Ao longo da vida, Yhuri Cruz manteve uma rotina de interação com a santa por 
meio de orações e oferendas, principalmente através dos santinhos devocionais que 
traziam sua imagem. Segundo o artista, Anastácia ocupa uma presença importante em 
sua vida; nessa relação, para além da fé e da proteção, ele também a compreende como 
um símbolo de identidade cultural e resistência, associado às suas vivências no 
movimento negro, LGBTQIA+ e, sobretudo, à relação com sua mãe. 

Desse modo, a criação da obra Anastácia Livre envolve uma atuação de 
ressignificação cultural e política, ao retirar o instrumento de tortura e reconfigurar sua 
narrativa imagética. De acordo com Pereira (2023), a imagem reimaginada de Anastácia 
funciona como um símbolo multifacetado de resistência, memória e identidade negra, 
no qual se manifestam controvérsias. O autor aponta que a santa é vista, por um lado, 
como símbolo de resistência à opressão histórica, em virtude da ressignificação de sua 
trajetória de mulher escravizada para um ícone de luta e afirmação da identidade afro-
brasileira. Por outro lado, há críticas, por parte de alguns segmentos do movimento 
negro, à idealização e à “santificação” de Anastácia. Segundo essa perspectiva, a 
narrativa da santa reproduziria estigmas e estereótipos raciais negativos, sobretudo por 
perpetuar a imagem de uma mulher escravizada submetida a instrumentos de tortura.  



 
 

10 

Nesse sentido, compreendo Anastácia como uma figura em constante disputa, 
seja em relação à narrativa de sua história, seja na perpetuação devocional de seu nome. 
Diante de todas as dinâmicas elencadas até aqui, considero irrelevante questionar sua 
existência histórica. Anastácia, enquanto figura, símbolo, discurso, narrativa e/ou 
imaginário, mobiliza práticas: pessoas se reúnem; santinhos são produzidos, vendidos e 
circulados; crianças são “entregues”; orações são proferidas; debates são travados; arte 
é produzida. Anastácia é, para além de uma história, uma imagem viva e polissêmica, 
que produz relações e narrativas tanto quanto é produzida por elas.  

Todavia, as questões acerca de sua veracidade, assim como os trabalhos de 
reimaginação, convergem em um ponto comum: a falta de informações, memória e 
representatividade “oficial” de pessoas negras nas narrativas históricas. 

  

ECOS DO SILÊNCIOS NO ARQUIVO 

 

Quando olhamos para o nosso passado, olhamos para papéis: documentos, atas, 
livros, fotografias, pastas, glossários, enciclopédias, teses, dissertações, monografias e 
assim por diante. Nosso aspecto cultural valoriza a documentação, pois, como abordou 
Derrida (2001), é por meio desse desejo incondicional pelos arquivos que construímos 
nossas narrativas históricas, políticas e sociais. O autor também aponta as relações 
hierárquicas e de poder envolvidas nos arquivos, evidenciando que há escolhas sobre 
aquilo que pode ser lembrado e o que deve ser esquecido. Diante desse contexto, 
Saidiya Hartman (2020) foi uma das autoras contemporâneas a lançar luz sobre uma 
questão pertinente, porém pouco visibilizada nas Ciências Humanas: o apagamento das 
histórias negras em contextos coloniais e escravistas.  

Ao focar na questão da mulher negra, a autora elenca figuras cujas trajetórias se 
limitam ao momento em que foram documentadas, isto é, quando se tornaram 
escravizadas e passaram a “existir oficialmente” por meio de um papel que as reduz a 
objetos e define sua posse por outra pessoa. Anastácia é um exemplo emblemático 
desse processo, pois, como vimos anteriormente, sua origem é desconhecida: só 
passamos a saber quem foi Anastácia quando ela se torna propriedade de alguém. 
Mesmo o período de sua vida que seria supostamente melhor documentado é alvo de 
questionamentos, devido à forte presença de sua memória na cultura oral.  

Para além de apontar a problemática, Hartman (2020) propõe também uma 
solução metodológica: a fabulação crítica. Esse método narrativo compreende a 
articulação entre fatos históricos e ficcionalização embasada, sendo utilizado para 
compor possibilidades de imaginação a partir daquilo que é omitido pelo regime 
documental. Assim, a fabulação crítica visa preencher as lacunas deixadas pela história 
oficial, voltando-se para as ausências. Nessa perspectiva, propor uma fabulação crítica 
acerca de determinados grupos sociais constitui uma abordagem ética e política de 
reparação simbólica, bem como uma crítica à historiografia tradicional.  

Outra crítica ao arquivo hegemônico que considero relevante incluir nesta 
discussão é a de Diana Taylor (2013). Assim como Hartman, Taylor denuncia seu caráter 



 
 

11 

excludente, que privilegia certas formas de conhecimento em detrimento de outras, 
produzindo aquilo que a autora denomina colonização da memória. Ao observar 
diversos grupos marginalizados nas Américas, com foco em estudos sobre cultura 
popular, Taylor conceitua a noção de “repertório” como uma proposta de contra-
arquivo. Nessa perspectiva, o repertório constitui um modo de resistência de 
comunidades subalternizadas que, por meio da performance – isto é, danças, músicas e 
oralidades –, mantêm suas memórias e preservam aquilo que os registros oficiais 
tendem a invisibilizar. 

Tanto na fabulação crítica quanto no repertório, compreendo uma dinâmica em 
que grupos subalternizados podem produzir legitimidade sobre suas histórias de forma 
autônoma, por meio da arte. Seja em performances, seja em exercícios imaginativos 
baseados em dados históricos, as expressões artísticas ocupam um lugar de contra-
argumento diante do arquivo, em razão de sua capilaridade e reprodutibilidade. Por 
isso, torna-se também relevante refletir sobre quem produz essa arte e que tipo de arte 
está sendo produzida.  

O exemplo que trago neste texto, a obra de Yhuri Cruz, demonstra essa relação 
particular, na qual a obra não pode ser dissociada do artista. Penso essa questão em 
diálogo com Guilherme Marcondes (2020), que, ao refletir sobre as/os autoras/es 
envolvidos na exposição Terra em Transe (2018–2019), mobiliza o conceito de “lugar de 
fala” como ferramenta para compreender as perspectivas sociais e raciais que 
influenciam a produção e a interpretação de obras relacionadas à negritude. No artigo, 
o autor aponta que artistas, de modo geral, partem de seus lugares sociais para propor 
suas obras. Nesse sentido, artistas não negras/os tenderiam a apresentar uma 
perspectiva limitada acerca das particularidades da experiência de pessoas negras, o 
que se reflete em obras que, mesmo ao propor um olhar sobre corpos negros, não 
alcançam a complexidade necessária, por vezes resultando na manutenção de visões 
hegemônicas sobre esses corpos. Em contrapartida, artistas negras/os e indígenas, cujo 
lugar social (ou lugar de fala) confere maior autonomia narrativa sobre suas 
experiências, alcançariam, ainda segundo o autor, um panorama mais amplo das 
complexidades que atravessam essas vivências e as de tantos outros sujeitos.  

Retomando a obra de Yhuri Cruz, a reimaginação da imagem de Santa Anastácia 
está profundamente vinculada à sua própria trajetória: enquanto criança entregue à 
entidade, que esteve ativamente presente em seu cotidiano; como pessoa negra; filho 
de uma mulher negra, a quem compreende como diretamente ligada à santa; e 
integrante de uma sociedade profundamente marcada pelas relações violentas do 
colonialismo e por um sistema escravista cujos efeitos ecoam até os dias de hoje. A 
história oficial de Anastácia é marcada pela imagem da máscara de tortura. Propor uma 
reinterpretação para além do arquivo implica, portanto, torná-la livre. Ao libertar um 
ícone, reconstrói-se todo o sistema simbólico que o cerca.  

Contudo, para além de reinterpretar e refazer a imagem, há também outro 
processo fundamental de legitimação: torná-la parte do repertório. Nesse sentido, as 
ações expositivas do artista — seja em galerias, museus, muros, santinhos ou camisetas 
— cumprem esse papel, pois, como aponta Taylor (2013), o repertório é construído por 
meio da repetição cotidiana e da ação vivida coletivamente. 



 
 

12 

 

DO PANFLETO À OBRA DE ARTE 

 

Ao abordar a questão da reprodutibilidade técnica na arte, Benjamin (1994) 
observa como a obra deixa de ser única e contextual quando passa a ser reproduzida 
em massa. A pintura, por exemplo, possui uma existência singular em determinado 
tempo e espaço; todavia, quando fotografada, pode ser reproduzida inúmeras vezes 
fora daquele contexto. Ao perder sua história e seus vínculos simbólicos e sociais, o 
autor argumenta que a obra perderia sua “aura”, tornando-se uma ferramenta política, 
passível de manipulação. Em razão de seu contexto histórico, a preocupação de 
Benjamin recai sobre o uso da arte pela propaganda fascista, especialmente por meio 
do cinema e da fotografia.  

Partindo dessa questão, Renata Menezes (2011) trata da reprodutibilidade nos 
contextos do catolicismo popular, em especial no que se refere aos santinhos 
produzidos e distribuídos em congregações. Para a autora, mesmo nessas dinâmicas de 
circulação em massa, os santinhos – assim como outros objetos – ainda carregam um 
valor simbólico e afetivo específico, ligado à experiência, à fé e à memória pessoal do 
sujeito em relação com a comunidade. Essa complexificação dos argumentos de 
Benjamin sugere que a “aura” pode persistir em contextos culturais populares, mesmo 
fora do circuito artístico tradicional.  

Outro contra-argumento da autora às colocações de Benjamin (1994) consiste 
na compreensão de que arte e política não são esferas excludentes, especialmente no 
contexto brasileiro. Para a autora, práticas rituais como festas populares e romarias 
contemplam expressões políticas, sociais e estéticas, ainda que fora dos moldes 
tradicionais da militância e da arte engajada. Essas dinâmicas funcionam como formas 
de organização social, pois mantêm práticas, constroem narrativas e negociações e 
afirmam identidades. Dessa maneira, compreendo que tais arranjos também 
engendram formas de comunicação política e resistência coletiva.  

No caso do Monumento à Voz de Anastácia, compreendo uma convergência de 
três campos; isto é, a obra de Yhuri Cruz se configura simultaneamente como 
manifestação popular, militância e arte engajada. Afinal, o artista se insere nos circuitos 
tradicionais das artes, como museus e galerias, ao mesmo tempo que evoca sua 
experiência no movimento negro. Ainda assim, não há um afastamento do caráter 
popular, fortemente presente tanto pela figura de Anastácia quanto pela forma como 
Yhuri Cruz escolheu compor a obra. O Monumento à Voz de Anastácia segue a 
composição tradicional de um santinho católico: a imagem da entidade em uma face do 
impresso e, no verso, uma oração própria da/o santa/o.  

Retomando o trabalho de Menezes (2011), a antropóloga aponta os processos 
pedagógicos envolvidos na produção e circulação dos santinhos católicos. Segundo ela, 
a composição estética funciona como um meio visual de pedagogia, isto é, educa os fiéis 
a memorizar imagens, orações e as funções de cada santidade. Já a circulação em massa 
colabora por meio da repetição, incorporando a figura santa ao repertório da 
comunidade. 



 
 

13 

Em diálogo com essa linha argumentativa, Edilson Pereira (2023) reflete, em 
interlocução com outros autores, sobre a transposição do santinho católico para os 
circuitos tradicionais da arte. Segundo o autor, esse processo não retira o aspecto 
místico de Anastácia, de modo que: 

[...] na passagem do santinho tradicional ao artístico, cabe ressaltar que nem 
tudo é continuidade. As intervenções gráficas do artista produzem rupturas 
com o cânone visual, que remete à obra de Arago e sua variação na forma do 
santinho católico. Em segundo lugar, o deslocamento dos santinhos para 
museus e galerias de arte opera um deslocamento da moldura psicológica 
(BATESON, 2000) habitualmente associada à imagem nos locais de culto. 
(PEREIRA, 2023, p. 19). 

Sendo assim, entendo que os componentes estéticos da obra de Yhuri Cruz, que 
remetem à visualidade dos santinhos católicos, mantêm os sentidos místicos e rituais da 
imagem de Santa Anastácia. Compreendo que o deslocamento não se limita ao objeto 
em contextos museais, mas também envolve a decomposição de sua forma original: de 
um folheto de duas faces, portável, para uma composição dupla e unifacetada, fixa em 
uma superfície, intocável. Todavia, acredito que essa dinâmica se transforma quando 
observamos a instalação realizada na Parede Gentil nº 29, d’A Gentil Carioca. Nesse 
caso, não estaríamos lidando com uma obra limitada pelas paredes de um museu, nem 
com olhares disciplinados pelas dinâmicas de visitação. A esse respeito, penso a partir 
das colocações de Bennett (2018) acerca da noção do museu enquanto dispositivo da 
visualidade, que, por sua vez, integra os regimes de vigilância foucaultianos. Assim, 
compreendo que a exposição do Monumento à Voz de Anastácia em uma via pública, 
fora das paredes do museu, opera outras dinâmicas de relação da obra com a Arte, a 
arte engajada e a cultura popular.  

Nesses termos, entendo a obra como um contra-arquivo indisciplinado, inscrito 
em uma dinâmica de fabulação crítica (HARTMAN, 2020) que acolhe elementos 
simbólicos, estéticos e narrativos produzidos historicamente por grupos 
subalternizados. A assimetria de poder na arte/Arte, conforme elabora Canclini (2013), 
tensiona a cultura hegemônica ao expressar outros modos de vida, valores e visões de 
mundo, os quais implicam a constituição de repertórios particulares. Nesse contexto, a 
arte engajada – pensada a partir do trabalho de Benjamin (1994) – emerge como uma 
prática estética que assume explicitamente uma posição política, recusando a ideia de 
neutralidade da produção artística e colocando a criação cultural a serviço da crítica 
social, da denúncia das desigualdades e da mobilização coletiva. Essa tensão se torna 
explícita na circulação do Monumento à Voz de Anastácia pelos circuitos oficiais da Arte. 
Todavia, a obra não se limita aos padrões espaciais tradicionais, inserindo-se para além 
das estruturas de vigilância, ao ocupar uma via pública aberta, externa ao museu, sem 
se separar totalmente dele. 

 
OCUPAR A RUA, OCUPAR O SILÊNCIO 

 

Estar na rua não é estar no museu, e vice-versa. O local em que algo se encontra 
influi diretamente no que essa coisa é: em como é interpretada, como atua no mundo e 



 
 

14 

como o mundo atua sobre ela. Historicamente, a arte de rua foi situada no arquivo por 
meio de legislações (Harrison-Pepper, 1990), nas quais o desenvolvimento da relação 
entre sociedade e Estado pode ser observado tanto por meio de mecanismos de 
proteção quanto de restrição. Jhessica Reia (2017), ao refletir sobre esse contexto, 
aponta que essa relação também apresenta dispositivos de controle e exclusão, ao 
restringir práticas e delimitar espaços que favorecem perspectivas hegemônicas. Isto é, 
pode-se fazer arte de rua desde que seja um tipo específico, em um local específico; 
caso contrário, é classificada como vandalismo. Nesse sentido, a autora argumenta que 
a suposta proteção jurídica participa das dinâmicas de restrição, nas quais artistas e 
produções artísticas precisam se submeter a essas regras para terem sua legitimidade 
garantida.  

Todavia, a arte de rua não se limita a esses parâmetros, ao menos não em sua 
totalidade. A subversão dessas regras faz parte de muitos circuitos de produção e 
exposição. Ainda segundo Reia (2017), a arte de rua pode ser compreendida como uma 
prática comunicacional e de resistência, capaz de questionar e disputar o espaço público 
e as ordens estabelecidas. Ela funciona como uma forma de diálogo, socialização e 
construção de sentido na cidade, envolvendo aspectos culturais, políticos e sociais. 
Sendo assim, para além da estética, a ocupação do espaço público por meio da arte não 
se restringe à performance ou à visualidade, mas evidencia estruturas sociais e relações 
de poder, por meio das quais sujeitos adquirem a capacidade de agir, transitar e 
questionar.  

Em uma perspectiva aproximada, Pawlak e Silva (2024) apontam que a arte de 
rua também possui um aspecto educacional. As autoras destacam que a cidade, 
enquanto espaço de disputa, oferece diversas oportunidades educativas, sobretudo por 
meio das expressões artísticas de rua, como o grafite, que carregam o potencial de 
denunciar realidades sociais e promover reflexão crítica sobre essas questões. Elas 
também observam que a urbanização, especialmente nas grandes cidades, transformou 
o espaço urbano em um palco de disputas e negociações entre diferentes grupos e 
interesses políticos, econômicos e sociais. Esses processos podem ser interpretados 
como dinâmicas de educação informal, nas quais indivíduos e grupos aprendem a 
questionar e a resistir às formas de dominação presentes na cidade por meio de 
aparatos visuais impressos em muros, paredes, postes, no chão e em outros tipos de 
superfície. 

Partindo dessas considerações, compreendo que a instalação Monumento à Voz 
de Anastácia pode ser caracterizada como uma forma oficial e legitimada de arte de rua. 
Afinal, ela se encontra nas dependências externas de uma galeria de arte, escolhida 
como uma “representante externa” da exposição que ocorre dentro de suas paredes. 
Todavia, entendo também que a obra tensiona outro circuito público de circulação de 
imagens, no caso, o dos santinhos católicos. Retomando o que aponta Menezes (2011), 
esse circuito envolve dinâmicas de autorização de gráficas para a produção, bem como 
o envolvimento de congregações e grupos a elas vinculados para a distribuição e 
circulação dos objetos. O trabalho de Yhuri Cruz não se insere nesse sistema.  

Embora a obra não seja uma proposta literal de santinho católico, Cruz mobiliza 
signos e componentes semióticos que remetem a esse universo. Tomando como 
exemplo a instalação do Monumento analisada neste artigo, compreendo que sua 



 
 

15 

exposição na rua potencializa esse sentido. Afinal, se os santinhos dependem da 
combinação entre imagem e texto (BENJAMIN, 1994) para produzir sentido e da 
circulação para compor um sistema de educação informal e quase imperceptível 
(MENEZES, 2011), diante da impossibilidade de a obra ingressar nesse sistema, a pintura 
em uma parede, voltada para uma rua de um dos maiores centros comerciais do país, 
não produziria também um nível de circulação? Mesmo que não possa ser dobrado e 
guardado no bolso, o Monumento, enquanto arte de rua, passa a integrar o cotidiano 
daquele espaço, estando exposto de forma irrestrita a um público igualmente irrestrito.  

Dessa maneira, compreendo que a ocupação pública da obra atua sobre um 
silêncio no imaginário daqueles que não conhecem a Anastácia apresentada por Yhuri 
Cruz. As limitações dos circuitos oficiais de santinhos e das dinâmicas museais poderiam, 
em certa medida, ser superadas na rua, onde a obra encontra lugar de agência – e de 
voz – na produção do repertório (TAYLOR, 2013) acerca da santa. 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

A instalação Monumento à Voz de Anastácia, de Yhuri Cruz, ao ser observada em 
uma rua movimentada do Rio de Janeiro, provocou em mim um impacto mais intenso 
do que aquele experimentado em ambientes institucionalizados, como os museus. Essa 
percepção, embora individual, evidencia o poder simbólico das imagens quando 
retiradas de seus contextos habituais e inseridas na dinâmica viva da cidade, onde 
passam a adquirir novos sentidos e camadas de leitura. A inquietação que me mobilizou 
revelou-se, assim, um campo fértil para investigar como arte, religião, raça e cidade se 
entrelaçam. Ao torná-la visível e acessível fora dos muros museológicos, o artista insere 
Anastácia em um novo território político, afirmando que sua imagem não é apenas um 
relicário do passado, mas uma voz viva que exige ser ouvida no presente. 

Ao explorar a trajetória da imagem de Santa Anastácia – figura que transita entre 
o sagrado, o político e o cultural – e analisá-la à luz das questões raciais, religiosas e 
estéticas, compreendi mais profundamente os apagamentos históricos aos quais as 
mulheres negras foram submetidas, assim como os esforços contemporâneos de 
reimaginação e reparação visual. A escolha de Cruz em projetar essa imagem em locais 
de ampla circulação popular, como o Saara, intensifica sua potência, provocando o 
público a confrontar memórias, ausências e presenças.  

A trajetória simbólica da santa, conforme apresentada por Edilson Pereira (2023) 
e retomada neste trabalho, revela-se profundamente entrelaçada a disputas de 
memória, identidade e representação no Brasil. Independentemente da comprovação 
histórica de sua existência, a figura de Anastácia permanece viva e ativa nas práticas 
religiosas, nas expressões artísticas e nos discursos políticos de resistência. Sua imagem 
– anteriormente marcada pela dor e pela mordaça – vem sendo ressignificada como um 
emblema de liberdade, dignidade e afirmação da negritude, especialmente por meio de 
intervenções como a de Yhuri Cruz. Assim, mais do que uma personagem do passado, 
Anastácia representa uma força em movimento, que questiona os silêncios da história 
oficial e convoca a criação de outras narrativas possíveis. 



 
 

16 

Diante das críticas ao arquivo tradicional formuladas por autoras como Hartman 
(2020) e Taylor (2013), compreendo que a arte pode operar como uma ferramenta 
legítima de produção de memória e de reparação simbólica. A obra de Yhuri Cruz, ao 
reimaginar a figura de Anastácia para além dos limites da documentação oficial e da 
narrativa histórica dominante, exemplifica esse movimento de fabulação crítica e 
construção de repertório. Mais do que uma simples representação estética, sua criação 
inscreve-se em um processo político e afetivo de reconfiguração de símbolos, 
possibilitado justamente por sua trajetória e por seu lugar de fala. Assim, ao propor uma 
nova imagem de Anastácia, Cruz não apenas contesta o passado arquivado, mas 
também inscreve possibilidades de existência e resistência no presente, tornando a arte 
um campo vital para a disputa da memória e para a invenção de futuros possíveis. 

Nesse sentido, compreendo que o Monumento à Voz de Anastácia transita entre 
diferentes regimes de sentido – arte institucional, cultura popular e prática política – 
sem se fixar de maneira exclusiva em nenhum deles. Embora sua estética dialogue com 
o formato tradicional dos santinhos católicos, sua circulação extrapola tanto os limites 
simbólicos do culto quanto os circuitos fechados da arte. Quando instalada em um 
espaço público como a Parede Gentil, a obra recupera a “aura” não pela singularidade 
da peça, mas pela intensidade da experiência coletiva que provoca. Nesse contexto, a 
reprodutibilidade técnica, longe de esvaziar o valor simbólico da imagem, contribui para 
sua reinserção em um repertório de memória e resistência que é cotidiano, acessível e 
profundamente político. Assim, a obra de Cruz se afirma como um gesto estético e ético 
de reinscrição de vozes negras na paisagem urbana e na história coletiva. 

A instalação, ao ocupar o espaço público, rompe com os limites impostos tanto 
pelos circuitos tradicionais da arte institucional quanto pelas estruturas formais do culto 
religioso popular. Ao se inserir na rua, fora dos regimes disciplinares dos museus 
(BENNETT, 2018) e das restrições dos sistemas devocionais católicos, a obra de Yhuri 
Cruz não apenas se torna visível, mas também ativa – ao circular simbolicamente no 
cotidiano urbano e instaurar um espaço de resistência e educação informal. Sua 
presença em um dos centros comerciais mais movimentados do país possibilita o 
diálogo com um público amplo, sem mediações, promovendo uma experiência sensível 
que desafia normas, convoca memórias e questiona ausências. Assim, o Monumento 
transforma a cidade em plataforma pedagógica e política, onde a imagem de Anastácia, 
livre, visível e reimaginada, passa a integrar o repertório coletivo daqueles que a 
encontram em seu trajeto. 

   

REFERÊNCIAS 

 

BENJAMIN, W. A obra de arte na era de sua reprodutibilidade técnica. In: BENJAMIN, W.  
Obras escolhidas: magia e técnica, arte e política. 7. ed. São Paulo: Brasiliense: 1994. p. 
165-196. 



 
 

17 

BENNETT, Tony. Museums, Power, Knowledge: Selected Essays. New York: Routledge. 
2018. 

CANCLINI, Nestor. Culturas Híbridas: Estratégias Para Entrar e Sair da Modernidade. 
São Paulo: Edusp. 2013. 

DERRIDA, Jacques. Mal de arquivo: uma impressão freudiana. 1. ed. Rio de Janeiro: 
Relume Dumará. 2001. 

HARRISON-PEPPER, Sally. Drawing a Circle in the Square: Street Performing in New 
York’s Washington Square Park. Jackson: University Press of Mississippi, 1990. 

HARTMAN, S. Vênus em dois atos. Revista Eco-Pós. nº 3, vol. 23. 2020. p. 12-33. DOI: 
https://doi.org/10.29146/eco-pos.v23i3.27640.  

MARCONDES DOS SANTOS, Guilherme. Derrubar para Edificar: presenças e ausências 
raciais e de gênero no Museu de Arte Contemporânea do Ceará. Sociologias. nº 62, vol. 
25. 2023. DOI: https://doi.org/10.1590/18070337-124311.  

MENEZES, Renata. A imagem sagrada na era da reprodutibilidade técnica: sobre 
santinhos. Horizontes Antropológicos. nº 36, ano 17. 2011. p. 43-65. DOI: 
https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200003.  

PAWLAK, Sarha; SILVA, Sofia Marques da. O que as paredes nos dizem? A arte de rua e 
potencialidades para o desenvolvimento do pensamento crítico. Sociologia, Problemas 
e Práticas, nº 106. 2024. p. 121-147. DOI: https://journals.openedition.org/spp/15045.  

PEREIRA, Edilson. Da escravidão à liberdade: a imagem de Anastácia entre arte 
contemporânea, política e religião. Horizonte Antropológicos. nº 29, vol. 3. 2023. DOI: 
https://doi.org/10.1590/1806-9983e670410.  

REIA, Jhessica F.. Os palcos efêmeros da cidade: arte de rua, regulação e disputa pelos 
espaços públicos urbanos em Montreal e no Rio de Janeiro. Revista Eco-Pós. nº 20, v. 3.  
2017. 215–243. DOI: https://doi.org/10.29146/eco-pos.v20i3.12409. 

TAYLOR, Diana. O Arquivo e o repertório. Belo Horizonte: Editora UFMG. 2013. 

 

 

https://doi.org/10.29146/eco-pos.v23i3.27640
https://doi.org/10.1590/18070337-124311
https://doi.org/10.1590/S0104-71832011000200003
https://journals.openedition.org/spp/15045
https://doi.org/10.1590/1806-9983e670410
https://doi.org/10.29146/eco-pos.v20i3.12409


 
 

18 

 


