
 38 

CORPO-DEVOÇÃO: O CARÁTER PERFORMÁTICO, 

CULTURAL E ESPIRITUAL DA MÁSCARA DAN EM 

ROTIMI FANI-KAYODE  

 

DEVOCIÓN CORPORAL: EL CARÁCTER 

PERFORMATIVO, CULTURAL Y ESPIRITUAL 

DE LA MÁSCARA DAN EN ROTIMI FANI-

KAYODE 

 

BODY-DEVOTION: THE PERFORMATIVE, 

CULTURAL AND SPIRITUAL CHARACTER OF 

THE DAN MASK IN ROTIMI FANI-KAYODE 

 

Jonathan Machado da Fonseca 

jonathan.fonssecca@gmail.com 

 

 

 

RESUMO 

O presente artigo debruça-se sobre o registro de Rotimi Fani-Kayode, Dan Mask (1989), 
de modo a elaborar um caminho investigativo acerca das significações políticas, 



 39 

culturais e espirituais do uso da máscara Dan, bem como o caráter performático que 
delineia toda a manifestação do espírito Ge. A pesquisa aprofunda a compreensão a 
respeito da intencionalidade ritualística nas diversas finalidades da máscara para a 
cultura Dan e das implicações de gênero que atravessam a sua funcionalidade.  

Palavras-chave: Ritual. Povo Dan. Cultura. Espiritualidade. 

 

RESUMEN 

Este artículo examina la obra de Rotimi Fani-Kayode, Dan Mask (1989), para desarrollar 
una línea de investigación sobre la importancia política, cultural y espiritual del uso de 
la máscara Dan, así como el carácter performativo que define toda la manifestación del 
espíritu Ge. La investigación profundiza en la comprensión de la intencionalidad 
ritualista que subyace a los diversos propósitos de la máscara en la cultura Dan y las 
implicaciones de género que permean su funcionalidad. 

Palabras-Clave: Ritual. Gente de Dan. Cultura. Espiritualidad.   

 

ABSTRACT 

This article examines Rotimi Fani-Kayode's work, Dan Mask (1989), to develop an 
investigative path into the political, cultural, and spiritual significance of the use of the 
Dan mask, as well as the performative character that defines the entire manifestation 
of the Ge spirit. The research deepens the understanding of the ritualistic intentionality 
behind the various purposes of the mask in Dan culture and the gender implications that 
permeate its functionality. 

Keywords: Ritual. Dan People. Culture. Spirituality. 

 

A investigação que desponta neste artigo acerca da fotografia de Rotimi Fani-

Kayode, Dan Mask (1989), demonstra um trânsito pelas possibilidades de usos de 

máscaras e seus aspectos políticos, sociais, culturais e espirituais para o povo Dan. A 

observação em que se prontifica essa pesquisa, mergulhou sobre o que seria essa 

máscara e qual sentido seria comunicado a partir do uso dela, levando em consideração 

os aspectos ditos anteriormente. Na fotografia em preto e branco, o modelo negro de 

cabelos dreadlooks de costa para a câmera, segura ao centro e acima do seu rosto uma 

Dan Mask, que na verdade, com o decorrer da pesquisa pude perceber que essa máscara 

é um tipo específico de Dan Mask. Na verdade, o primeiro dado obtido a partir dessa 



 40 

máscara é a afirmação de que esse título é a ponta de um iceberg, um termo genérico, 

que engloba uma série de outras máscaras, e paralelamente de outros usos, inscritas 

sob o termo generalizador “Dan Mask”. A máscara, neste primeiro percurso 

investigativo, fornece-me informações acerca de um território e de um povo: O povo 

Dan. 

Imagem 1: Rotimi Fani-Kayode. Dan Mask ,1989.        

 

Fonte:https://autograph.org.uk/online-image-galleries/rotimi-fani-kayode   

 

Dan people ou Deangle people é um povo originário da Costa do Marfim e da 

Libéria no continente Africano. Por vezes conhecidos como Yacouba People (Costa do 

Marfim) e Gio people (Libéria) esse povo tem uma expressiva tradição na construção de 

máscaras ritualísticas e suas performances envolvendo o culto aos ancestrais. Para além 

desse exercício, as máscaras adquirem diversas outras funções sociais, políticas, 

culturais e espirituais dentro da organização desse povo. Conforme adquirem diversas 

https://autograph.org.uk/online-image-galleries/rotimi-fani-kayode


 41 

outras funcionalidades, há uma variabilidade de “Dan Masks” e para cada uma delas um 

significado, um papel a ser executado conforme é utilizado. Para Newton, Jones e Ezra: 

As máscaras servem para reforçar valores que mantêm a ordem social. 
Elas são utilizadas para homenagear chefes, manter a paz, 
acompanhar meninos em campos de iniciação, encorajar guerreiros e 
atletas e promovem entretenimento aos festivais da vila. (Newton; 
Jones; Ezra, 1989, p. 77) 

A utilização do termo “Dan Mask”, na verdade, é um grande  guarda chuva que 

comporta diversos outros tipos de máscaras inscritas na cultura do povo Dan. As 

especificidades das máscaras correspondem à maneira com a qual serão utilizadas. Para 

todos os momentos dentro da cultura Dan, as máscaras adquirem um papel 

fundamental de respeito e manutenção da tradição. Em linhas gerais, o caráter espiritual 

desenha e costura toda a performatividade e utilização das máscaras nas diversas 

ocasiões em que são acionadas. As “Dan Masks” de maneira geral, evocam um sentido 

espiritual importante e assumem um protagonismo como meio de diálogo com os 

saberes ancestrais fundamentais para a preservação da vivência segundo seus 

ancestrais. 

As Dan Masks incorporam o poder e os espíritos da floresta, que 
podem ser belos ou grotescos, masculinos ou femininos, conforme 
dedicados pelo espírito através de sonhos e traduzidos pelo escultor 
em máscara de madeira. (Newton; Jones; Ezra, 1989, p. 77)   

Os aspectos sociais, políticos, culturais e espirituais para a cultura Dan 

desempenham a função de distinção das máscaras e consequentemente seus usos. 

Porém, ao investigar as construções desses artefatos, percebe-se que para além desses 

aspectos, que operam na distinção, o fator gênero, mesmo que não seja um quesito 

relevante, exerce influência na modelagem e identificação das máscaras. Neste caso, as 

máscaras carregam consigo símbolos físicos que se relacionam com as qualidades sociais 

de gênero masculino e feminino. Para o povo Dan as máscaras não possuem gênero 

determinado e para a utilização das mesmas não é preciso respeitar uma visão 

determinista e binarizada de performance de gênero que vá ao encontro das 

características físicas presentes nas máscaras. Isso significa que o gênero por trás da 

máscara não importa. Se atentar a esse quesito enquanto um dos elementos 



 42 

identificadores das máscaras significa olhar para os atributos estritamente físicos 

designados na construção da máscara que refletem a visão binária do gênero. 

Sendo assim, as Gle Mu Mask são máscaras interpretadas como femininas devido 

às características “mais suaves”, “características faciais serenas”, “olhos mais 

fendados”, “aspectos faciais gentis e graciosos”. Em algumas máscaras há a presença de 

cabelos mais alongados, semelhantes ao “feminino” mas não é uma unanimidade 

(Newton; Jones; Ezra, 1989, p. 77). As Gle Mu Masks adquirem diversos outros nomes 

conforme as suas utilidades. 

 

  Imagem 2: Gle Mum Female Mask  

      

Fonte:https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-
marfil/596-544  

https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-marfil/596-544
https://www.duran-subastas.com/en/subasta-lote/mascara-femenina-gle-mu-dan-costa-de-marfil/596-544


 43 

Enquanto que as Gle Gon Mask são interpretadas como máscaras masculinas 

devido às “características agressivas” ,“olhos tubulares” e “rostos angulares” que são 

características tradicionalmente associados ao masculino. Dentre as Gle Gon Masks há 

as Bonagle Mask; Gunye Ge Mask ou Zakpei Ge Mask. Ambas os tipos de máscaras são 

utilizadas conforme as qualidades sociais atribuídas a cada gênero impresso nas 

máscaras são requeridas. Comumente as Gle Gon Masks são utilizadas nas florestas por 

ser um “ território masculino”, lugar tido como perigoso onde o homem pode exercer o 

controle. Já as Gle Mu Masks são usadas mais nas vilas, lugar de ordem, onde já há uma 

“domesticação” do território, um lugar mais restrito, controlado (Newton; Jones; Ezra, 

1989, p. 77). Nota-se, nesse caso, a repetição da dinâmica público versus privado que 

acompanha a performatividade de gênero.    

Imagem 3: Face Mask (Gunye Ge) 

        

 Fonte: https://www.metmuseum.org/art/collection/search/314906  

 

https://www.metmuseum.org/art/collection/search/314906


 44 

BROTHERHOOD 

 

À princípio, o teor acerca do gênero, superficialmente, não influencia no uso 

social, político, cultural e espiritual da máscara na cultura Dan. Mas em determinados 

casos, olhar a máscara e seus usos sob as lentes de gênero é compreender que esse 

fator desempenha força em algumas modalidades. Na fotografia de Rotimi Fani Kayode, 

a Dan Mask é uma Gunye Ge Mask, dado as suas características próximas ao masculino, 

como as órbitas oculares mais arredondadas, uma testa mais ressaltada e a boca mais 

inclinada. 

A Gunye Ge Mask ou Zakpei Ge Mask é uma máscara considerada masculina 

pelas suas características físicas comumente utilizada por jovens atletas em momentos 

de competição, que acreditam  nos poderes espirituais Ge investidos na máscara, para 

conquistar a vitória. Para além do uso esportivo, também são utilizadas em rituais de 

iniciação/passagem de jovens meninos no interior da  Poro Society.  

“Poro é a contraparte masculina da Sandle em várias sociedades da África 

Ocidental” (Nooter; Abimbola, 1993, p. 150). É uma associação secreta masculina 

presente nos territórios da Costa do Marfim, Libéria, Guiné, Serra Leoa e prevalecente 

no sul da Nigéria (Little,1965). A sociedade Poro se configura enquanto um local de 

aprendizagem e regulação de condutas sociais numa perspectiva masculinista que 

resguarda a posição da figura do homem e saberes tradicionais para sua comunidade. 

Eles são frequentemente responsáveis pela educação tribal, regulação 
das condutas sexuais, supervisionar assuntos da política e da 
economia e operam vários serviços sociais, incluindo entretenimento 
e recreação, bem como tratamento médico. (Little,1965, p. 349)  

Além das atividades sociais descritas anteriormente, que são regulamentadas 

pela Poro Society, há outra função primordial destinada aos meninos mais jovens que 

caracteriza a existência dessa sociedade secreta: os ritos de iniciação para introdução e 

crescimento de jovens meninos ao mundo adulto, ao mundo da masculinidade. Acerca 

do ritual de iniciação, Ellis afirma que: 

Na floresta, os jovens iniciados vivem numa aldeia especial onde são 
instruídos em rituais de conhecimentos da sua comunidade e 



 45 

educados nos seus deveres como homens. Em particular, eles 
aprendem as virtudes da disciplina, coragem e obediência. (Ellis, 1999, 
p. 224) 

No rito de iniciação são socializados códigos sociais masculinos cultivados pela 

comunidade e que são esperados serem performados por esses rapazes que se 

transformarão em homens. São comportamentos e posturas que condizem com uma 

ideia de masculinidade circulante na própria comunidade. Mas o rito de iniciação não se 

reduz a somente um período de “gestação de uma masculinidade”. O papel do rito de 

iniciação, para além da absorção dos códigos sociais masculinos, está também, na 

preparação desse futuro homem com saberes comunitários e ancestrais importantes, 

transmitidos de geração em geração desde tempos imemoriais (Little, 1965). A 

comunhão de jovens meninos na preparação para o alcance da masculinidade, da 

adultez e do conhecimento ancestral configura o que Laure Meyer (2001, p. 150) afirma 

como “Poro Brotherhood”, uma espécie de irmandade através deste período iniciático 

onde esses futuros homens passam a experimentar saberes e práticas de seus ancestrais 

que são partilhados somente entre eles. 

A particularidade sigilosa do rito de iniciação, característico dessa associação, 

passa não só pela confidencialidade desses saberes, mas também pela  figura e uso da 

máscara como suporte para acessar a espiritualidade.  

Máscaras poros servem como manifestação das forças espirituais por 
trás desta instituição masculina- cuja instrução idealmente leva quatro 
anos- e servem como guardiões dos seus segredos mais profundos. 
(Nooter; Abimbola, 1993, p. 150) 

As “máscaras poro”, sinalizadas na passagem anterior por Mary H. Nooter e 

Wande Abimbola também é um termo homogêneo que esconde outros tipos de 

máscaras usadas nos ritos de iniciação. Dentre as máscaras empregadas para esse 

momento há as de Bonagle Mask e as Gunye Ge Mask. Esta última é a mesma utilizada 

por Rotimi Fani-Kayode na fotografia e que são consideradas “máscaras masculinas” 

devido às características físicas inscritas sob elas que estão relacionadas às qualidades 

sociais desse gênero e ao uso estritamente masculinistas desse artefato. O uso dessas 

máscaras requer a iniciação como meio de acesso ao sagrado e ao segredo. Esse 

processo ritualístico é literalmente um início a abertura de comunicação com a 



 46 

espiritualidade. “Vestir a máscara é um processo sagrado e secreto e a transformação 

do ser humano em Nya ou Ge. É um processo no qual apenas os iniciados podem 

participar.” (Reed, 2018, p. 814).  

Imagem 4: Poro society face mask.  

 

Fonte: https://noma.org/collection/poro-society-face-mask/  

 

  ESPÍRITO GE 

 

O uso da máscara envolve o desenvolvimento performático e espiritual da 

ocasião. Por estar atravessada pelos segredos e o sagrado, as máscaras são imbuídas de 

poderes espirituais que valorizam a manifestação do espírito Ge. No momento 

performático, aquele ou aquela, que, porventura, esteja por detrás da máscara, dá livre 

acesso para que seu corpo receba a espiritualidade e que a partir da manifestação, os 

https://noma.org/collection/poro-society-face-mask/


 47 

espectadores acreditem que quem esteja naquele momento não é mais a pessoa 

humana, mas sim o próprio espírito.   

Vestindo uma máscara, um homem torna-se receptáculo de um poder 
invisível. Ele é uma manifestação visível. Tomado por um espírito que 
o transcende, o homem não é mais ele mesmo, ele se torna outro. O 
espírito está agindo através dele. (Meyer, 2001, p. 122) 

Algo importante a ser reafirmado é o caráter performático que está conectado à 

manifestação espiritual nos processos ritualísticos. Na verdade, sejam em cerimônias 

sociais, rituais, iniciações, performances em festivais, entretenimento para o povo Dan, 

ou qualquer outra situação onde as máscaras sejam importantes, elas  cumprem um 

papel fundamental de ambientação e conexão com a espiritualidade. Nesses casos, são 

indissociáveis a ideia de performances, máscaras e a manifestação da espiritualidade. 

Além das questões pragmáticas no que toca ao uso das máscaras de Dan, a 

performatividade assume um valor pedagógico de manutenção e transmissão de 

saberes ancestrais. A performance Ge é uma escola viva que irrompe no tempo linear. 

Para Leda: 

Todas as sociedades e todas as culturas têm seus modos e meios de 
lembrar seus conhecimentos, de rememorar suas práticas, de 
desenvolver processos de manutenção de seus acervos cognitivos e 
mesmo de questioná-los, revisar e de os modificar. Essas práticas por 
certo habitam o âmbito mais íntimo das relações sociais e das 
subjetividades dos indivíduos que as formam e as praticam, em todos 
os espaços e contextos das inter-relações em torno das quais gravitam 
conhecimentos e valores de múltipla natureza, de múltipla grandeza, 
entre eles uma concepção de tempo e de temporalidades, o tempo 
espiralar (Martins, 2021, p. 27). 

A partir da contribuição de Leda Maria Martins (2021) sobre performances, 

podemos olhar com mais atenção para a performance Ge enquanto uma possibilidade 

de acessar conhecimentos ancestrais para o povo Dan. Sendo assim, as máscaras, assim 

como os sonhos, para as comunidades tradicionais Dan, operam enquanto recursos para 

o acesso ao mundo espiritual e paralelamente aos saberes tradicionais. Todavia, isso 

torna-se também mais evidente e importante quando olhamos para a palavra Ge que 

acompanha a maioria das nomenclaturas das máscaras de Dan. A palavra Ge designa 

um espírito, uma das divindades para o povo Dan. Em momentos 

performáticos/ritualísticos a dança, assim como a máscara, é uma forma de 



 48 

expressividade e diálogo com a espiritualidade Ge ou Nya. A dança funciona, em 

conjunto com a máscara, para reafirmar a manifestação espiritual. Logo, todos os usos 

sociais, culturais, políticos e espirituais das máscaras de Dan são acompanhadas pela 

manifestação corpórea da ancestralidade. 

A dança enquanto manifestação cultural também é para o povo Dan uma 

possibilidade de manifestação performática da espiritualidade. Como não operam numa 

escala de distinção entre uma coisa e outra, as performances de dança se estendem 

enquanto acesso para a espiritualidade. Para o povo Dan, a máscara possibilita reforçar 

a crença na manifestação do espírito por si mesmo. Como sinaliza Daniel B. Reed (2018, 

p.805) “A performance Ge não representa, ela é”. É interessante perceber que a 

perspectiva cultural do povo Dan cria essa consciência de que a 

performance/manifestação do espírito Ge, através do corpo da pessoa mascarada, não 

simplesmente “representa”, “encena”, ela é. A manifestação acontece por si mesmo e 

como esse ato performático é um caminho de conexão a memórias ancestrais 

importantes a serem acessadas. Sobre o valor performático e o espírito Ge, Leda Maria 

Martins vai ao encontro de Daniel B.Reed, quando o autor afirma anteriormente, sobre 

a reificação da singularidade do momento performático/ espiritual e a forma como essa 

manifestação é um expoente de memórias e saberes tradicionais. Segundo a autora: 

As performances rituais, cerimônias e festejos, por exemplo, são 
férteis ambientes de memória dos vastos repertórios de reservas 
mnemônicas, ações cinéticas, padrões, técnicas e procedimentos 
culturais recriados, restituídos e expressos no e pelo corpo. Nessa 
perspectiva o ato performático ritual não apenas nos remete ao 
universo semântico e simbólico da dupla repetição de uma ação re-
apresentada, mas constitui, em si mesmo, a própria ação (Martins, 
2021, p. 32). 

Encarar o corpo mascarado como instrumento de manifestação espiritual e a 

dança como expressividade desse momento litúrgico, é tomar o corpo e o momento 

específico do uso da máscara enquanto sacralizado. Como bem afirma Aline Motta “Eu 

faço do meu corpo um altar. Nele um morto pode dançar” (Motta, 2022, p. 95). A 

afirmação da autora partilha da mesma percepção sobre o momento ritualístico na 

manifestação espiritual Ge onde a Gue Pelou (Reed, 2018), dança tradicional do povo 



 49 

Dan, cumpre um papel fundamental de linguagem conectiva entre o mundo espiritual e 

terreno.  

 Imagem 5: The Gueblin Mask.  

 

Fonte:https://www.bradtguides.com/behind-the-mask-exploring-the-heart-of-the-ivory-coast/ 

 

O uso da máscara, para além de ser um importante meio de conexão com a 

espiritualidade, elabora uma atmosfera do segredo ao sagrado nas performances 

ritualísticas do povo Dan. A máscara auxilia na criação desse ar misterioso de quem 

esteja presente no momento performático e daquilo que pode ou não ser revelado. 

Olhar para esse fenômeno, a partir do prisma cultural ocidental, que tem forte tendência 

a dicotomizar os fatos, pode soar como uma ambiguidade, pois, visivelmente, sabem 

que há uma pessoa vestindo a máscara. Porém, se distanciando do aspecto cultural 

ocidental para apreciar o uso ritualístico da máscara Dan e largando mão da inclinação 

a binarizar os fatos, no instante do uso da máscara, durante a manifestação, o povo Dan 

com todo o seu repertório cultural/espiritual, acredita que quem esteja presente não 

seja mais aquela pessoa, no sentido físico/carnal, mas sim o espírito Ge. Essa aparente 

ambiguidade não exerce um questionamento para o povo Dan, que opera em uma 

https://www.bradtguides.com/behind-the-mask-exploring-the-heart-of-the-ivory-coast/


 50 

chave cultural desalinhada com as diretrizes culturais ocidental. Esse jogo de revelação 

ou ocultamento faz parte da manutenção do segredo e respeito ao sagrado, onde a 

relação entre mundo físico e espiritual confluem e dinamizam o modo de vida para o 

povo Dan.    

Considerações Finais  

Tradicionalmente na cultura Dan, todos sabem ou acreditam saber, ou até 

mesmo especulam, quem sejam as pessoas que utilizam as máscaras no momento 

performático, seja em qualquer âmbito do cotidiano Dan. Porém essa informação não é 

dita publicamente. Isso é tido como um código social dentro do povo Dan. As 

especulações sobre quem, para além do espírito Ge, possa estar ali, fazem parte da 

criação e manutenção do segredo. Mesmo com essas especulações da “suposta” 

presença humana, no momento performático, a única dúvida que não é alimentada e a 

que não seja a espiritualidade se fazendo presente naquele momento. Para Daniel B. 

Reed (2018, p. 805) “uma ambiguidade intencional envolve esse aspecto da 

performance Ge; é permitido saber, mas não quer dizer que há uma pessoa abaixo da 

figura da dança”. 

Esse jogo especulativo, em muito alimentado pela máscara, caracteriza o tom de 

segredo que enreda as práticas envolvendo as manifestações. Passando pela sociedade 

secreta, com seus rituais de iniciação até chegar na manifestação performática do 

espírito Ge e a ambiguidade envolvendo a presença humana, ou não, no momento da 

manifestação, é compreender que a manutenção do segredo caminha em conjunto com 

o culto ao sagrado. O acesso às informações passa pelo conhecimento, por alguns, dos 

segredos ancestrais.  

Olhando para a fotografia do Rotimi Fani-Kayode é percebendo o caminho 

percorrido que a máscara possibilitou, é possível compreender que os elementos que 

surgem a partir dela, o valor de gênero na utilização da máscara que também invoca 

uma ideia de masculinidade e feminilidade para esse povo e o significado espiritual do 

uso da máscara, de uma certa forma, criam um contorno para a fotografia de Rotimi 

Fani-Kayode. A escolha da Gunye Ge Mask e todo o simbolismo que ela carrega, vai de 

encontro com as discussões que o fotógrafo nigeriano elabora nas suas poéticas visuais, 



 51 

principalmente sobre masculinidades e os papéis sociais comumente expectantes a 

partir dessa posição.  

Recuperando o valor do segredo na utilização das máscaras, é possível perceber 

na fotografia de Rotimi Fani-Kayode, que a identidade do modelo não é revelada ou que 

seja algo importante. O rosto do modelo negro não é tornado público e nem o seu nome. 

Isso é um forte indício que confirma como Rotimi Fani-Kayode retoma o código social 

do povo Dan, da não revelação pública de quem veste a máscara no momento das 

manifestações do espírito Ge. Esse respeito ao sagrado, de não revelação do nome ou 

do rosto de quem esteja por detrás da máscara, é transferido para a sua fotografia. 

O movimento empreendido com a fotografia expõe não só a importância das 

máscaras, mas também como sua utilização navega em tópicos importantes para Rotimi 

Fani-Kayode e que são representadas em outras fotografias, como o gênero, racialidade, 

cultura e espiritualidade. Mesmo que não seja um artefato iorubano, a Dan Mask, 

compartilha valores e usos que são ressaltados por Rotimi-Fani Kayode e como isso 

comunica para uma visualidade ocidental, significados ampliados sobre masculinidades, 

espiritualidade e tradicionalidade. 

 

REFERÊNCIAS 

ELLIS, Stephen. The Mask of Anarchy: The Destruction of Liberia and Religious 

Dimension of an African Civil War, Londres: Hurst & Company, 1999.    

LITTLE, KENNETH. The Political Function of the Poro. Part 1. Africa: Journal of the 
international African Institute, v. 35, n.4, 1965. Disponível em:< 
https://www.jstor.org/stable/1157659?origin=JSTOR-pdf >. Acesso em: dez de 2024. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: Poéticas do corpo-tela. Brasil: 
Cobogó, 2021. 

MEYER, Laure. African Forms: Art and Rituals. EUA: Assouline Publishing. 2001. 

MOTTA, Aline. A água é uma máquina do tempo. Brasil: Círculo de Poemas. 2022. 

NEWTON, Douglas; JONES, Julie; EZRA, Kate.The Metropolitan Museum of Art:The 
Pacific Islands.Africa and the Americas. Estados Unidos: Metropolitan Museum of Art. 
1989. 

https://www.jstor.org/stable/1157659?origin=JSTOR-pdf


 52 

NOOTER, Mary H.; ABIMBOLA, Wande. Secrecy: African Art that Conceals and Reveals. 
EUA: Museum for African Art, 1993. 

REED, Daniel B. Ambiguous agency: Dan/Mau stilt performance as ontology in Côte d’ 
Ivoire and the US, Africa, v. 88, n. 4, p 802-823, 2018. Disponível em: < 
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-
stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-
us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98 >. Acesso em: dez de 2024. 

 

https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98
https://www.cambridge.org/core/journals/africa/article/ambiguous-agency-danmau-stilt-mask-spirit-performance-as-ontology-in-cote-divoire-and-the-us/86E066CC9280959A92F7F3502A109F98

