
Artigo 

___________________________________________________________________________ 

ESCREVIVÊNCIA COMO JUSTIÇA EPISTÊMICA NO 
ENSINO SUPERIOR: REFLEXÕES A PARTIR DE 
EXPERIÊNCIAS DO PROJETO IQ-INDÍGENAS E 

QUILOMBOLAS-UFPA/AMAZÔNIA-BR 
___________________________________________________________________________ 

 
ESCREVIVÊNCIA COMO JUSTICIA EPISTÉMICA EN LA EDUCACIÓN SUPERIOR: 
REFLEXIONES A PARTIR DE EXPERIENCIAS DEL PROYECTO IQ-INDÍGENAS Y 

QUILOMBOLAS-UFPA/AMAZONÍA-BR 
 

ESCREVIVÊNCIA AS EPISTEMIC JUSTICE IN HIGHER EDUCATION: REFLECTIONS 
BASED ON EXPERIENCES OF THE IQ-INDIGENOUS AND QUILOMBOLA 

PROJECT-UFPA/AMAZÔNIA-BR 
 

Maria Amoras1 

https://orcid.org/0000-0002-7381-6364  
http://lattes.cnpq.br/9196567323189366  

Raissa Gomes Guerreiro2 

https://orcid.org/0009-0001-9444-3085  
http://lattes.cnpq.br/9308665498062323  

Solange Maria Gayoso da Costa3 

https://orcid.org/0009-0005-2945-4019  
http://lattes.cnpq.br/8678549787652220 

 

RESUMO: Este trabalho se vale de observações realizadas no Projeto “IQ: 
Conhecimento e Resistência”, destinado ao acompanhamento da aprendizagem de 
indígenas e quilombolas com ingresso pelas políticas afirmativas na Universidade 
Federal do Pará. Discute a hegemonia da ciência ocidental na transmissão e 
produção do conhecimento científico no ensino superior brasileiro, uma vez que 
seus constructos foram produzidos a partir de estigmas sobre povos e grupos 
populacionais historicamente subalternizados, como argumenta a intelectual 
indígena Linda Tuhiwai Smith. A naturalização do epistemicídio apagou suas 

3 Amazônida. Assistente Social. Doutora em Ciências Socioambientais pelo NAEA/UFPA. Professora do Curso 
de Graduação e Pós-Graduação em Serviço Social da Universidade Federal do Pará (PPGSS-UFPA). Líder do 
grupo de pesquisa GESTERRA: Grupo de Pesquisa Sociedade, Território e Resistência na Amazônia. Vice 
Coordenadora do   Projeto   IQ:   Conhecimento   e   Resistência - acompanhamento   da aprendizagem de 
indígenas e quilombolas estudantes na UFPA. Email: solgayoso@ufpa.br. 

2 Amazônida. Assistente   Social. Mestranda   do   Programa   de   Pós-Graduação   em   Serviço   Social   da 
Universidade Federal do Pará. Estudante Cotista. Membra do grupo de pesquisa “Interfaces -intersecções entre 
raça/etnia, gênero, corpo e território na (re)produção de diferenças e desigualdades na Amazônia” (CNPq). 
Voluntária no Projeto   IQ:   Conhecimento   e   Resistência - acompanhamento   da aprendizagem de indígenas e 
quilombolas estudantes na UFPA. E-mail: raissa.guerreiro@icsa.ufpa.br. 

1 Amazônida. Antropóloga. Doutora em Antropologia. Docente do curso de Graduação e Pós-Graduação em 
Serviço Social da UFPA/Brasil. Líder do grupo de pesquisa “Interfaces -intersecções entre raça/etnia, gênero, 
corpo e território na (re)produção de diferenças e desigualdades na Amazônia” (CNPq). Coordenadora   do   
Projeto   IQ:   conhecimento   e   resistência - acompanhamento   da aprendizagem de indígenas e quilombolas 
estudantes na UFPA. E-mail: samoras@ufpa.br.   

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://orcid.org/0000-0002-7381-6364
http://lattes.cnpq.br/9196567323189366
https://orcid.org/0009-0001-9444-3085
http://lattes.cnpq.br/9308665498062323
https://orcid.org/0009-0005-2945-4019
http://lattes.cnpq.br/8678549787652220
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 6 
 
 

autorias, reduzindo-os a coisas e a objetos de pesquisa, o modus operandi do 
colonialismo. A política afirmativa tem forçado as portas da universidade para a 
entrada dos povos indígenas, quilombolas e população autodeclarada negra. Estes 
grupos, em seus coletivos estudantis, reivindicam a descolonização das 
metodologias de ensino e pesquisa, para que a política faça jus às lutas dos seus 
povos. Este alcance exige a superação de uma escrita esquadrinhada pelas normas 
técnicas do ocidentocentrismo, regulamentadoras e controladoras do currículo 
monocultural e fatiado em disciplinas. Tais rupturas só serão possíveis se houver 
aberturas democráticas para que epistemes outras, e suas respectivas autorias, 
tenham autonomia na produção do conhecimento fomentada nas instituições de 
ensino superior, ou seja, autoridade para autodeterminar e demarcar seus 
territórios de saberes. É o que propõe a Escrevivência, formulada pela intelectual 
Conceição Evaristo, mulher negra feminista, como metodologia pautada na 
ressignificação do processo de produção do conhecimento com justiça epistêmica. 
Não se trata, portanto, de escrita autobiográfica, seu foco está em evocar uma 
experiência coletiva, principalmente da população afro-brasileira, da diáspora e 
dos povos subalternizados. 
Palavras-Chave: Escrevivência. Política Afirmativa. Ensino Superior. Indígenas. 
Quilombolas. Amazônia 

 
RESUMEN: Este trabajo se basa en observaciones realizadas en el Proyecto “IQ: 
Conocimiento y Resistencia”, destinado al seguimiento del aprendizaje de 
indígenas y quilombolas que ingresaron por políticas afirmativas en la 
Universidad Federal de Pará. Discute la hegemonía de la ciencia occidental en la 
transmisión y producción del conocimiento científico en la educación superior 
brasileña, ya que sus constructos fueron producidos a partir de estigmas sobre 
pueblos y grupos poblacionales históricamente subalternizados, como argumenta 
la intelectual indígena Linda Tuhiwai Smith. La naturalización del epistemicidio 
borró sus autorías, reduciéndolos a cosas y objetos de investigación, el modus 
operandi del colonialismo. La política afirmativa ha forzado las puertas de la 
universidad para la entrada de los pueblos indígenas, quilombolas y población 
autodeclarada negra. Estos grupos, en sus colectivos estudiantiles, reivindican la 
descolonización de las metodologías de enseñanza e investigación, para que la 
política haga justicia a las luchas de sus pueblos. Este alcance exige la superación 
de una escritura escudriñada por las normas técnicas del occidentocentrismo, 
reguladoras y controladoras del currículo monocultural y fragmentado en 
disciplinas. Tales rupturas solo serán posibles si hay aperturas democráticas para 
que otras epistemes, y sus respectivas autorías, tengan autonomía en la producción 
del conocimiento fomentada en las instituciones de educación superior, es decir, 
autoridad para autodeterminar y demarcar sus territorios de saberes. Es lo que 
propone la Escrevivência formulada por la intelectual Conceição Evaristo, mujer 
negra feminista, una metodología basada en la resignificación del proceso de 
producción del conocimiento con justicia epistémica. No se trata, por lo tanto, de 
escritura autobiográfica; su foco está en evocar una experiencia colectiva, 
principalmente de la población afrobrasileña, de la diáspora y de los pueblos 
subalternizados.  
Palabras clave: Escrevivência. Política Afirmativa. Educación Superior. 
Indígenas. Quilombolas. Amazonía. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 7 
 
 

ABSTRACT: This work is based on observations made in the project “IQ: 
Knowledge and Resistance”, aimed at monitoring the learning of Indigenous and 
Quilombola students admitted through affirmative action policies at the Federal 
University of Pará. It discusses the hegemony of Western science in the 
transmission and production of scientific knowledge in Brazilian higher 
education, given that its constructs were produced from stigmas about historically 
subalternized peoples and population groups, as argued by the Indigenous 
intellectual Linda Tuhiwai Smith. The naturalization of epistemicide erased their 
authorship, reducing them to things and objects of research, the modus operandi 
of colonialism. Affirmative action has forced open the doors of the university for 
the entry of Indigenous peoples, Quilombolas, and self-declared Black 
populations. These groups, in their student collectives, demand the decolonization 
of teaching and research methodologies, so that the policy lives up to the struggles 
of their peoples. This achievement requires overcoming a writing scrutinized by 
the technical norms of Western-centrism, which regulate and control a 
monocultural curriculum fragmented into disciplines. Such ruptures will only be 
possible if there are democratic openings for other epistemes, and their respective 
authorships, to have autonomy in the production of knowledge fostered in higher 
education institutions, that is, authority to self-determine and demarcate their 
territories of knowledge. This is what Escrevivência, formulated by the Black 
feminist intellectual Conceição Evaristo, proposes—a methodology based on the 
re-signification of the knowledge production process with epistemic justice. It is 
not, therefore, autobiographical writing; its focus is on evoking a collective 
experience, especially of the Afro-Brazilian population, the diaspora, and 
subalternized peoples.  

Keywords: Escrevivência. Affirmative Action. Higher Education. Indigenous 
Peoples. Quilombolas. Amazon. 

 
 

1. PARA INÍCIO DE CONVERSA  

“queremos contar a nossa própria história, escrever as 
nossas próprias versões, a nossa maneira, para os nossos 

próprios fins” (Smith, 2018, p. 42). 
 

“A nossa Escrevivência não é para adormecer os da 
casa-grande, e sim acordá-los de seus sonos injustos” 

(Evaristo, 2020, p.30). 
 

As linhas iniciais deste texto apresentam as autoras das epígrafes acima. Ambas 

comparecem aqui apoiando o traçado desta escrita, que não quer dizer que é “para não sair da 

linha”, mas, sim, para percorrer caminhos que possibilitem desconstruir as linhas imaginárias 

do conhecimento que separaram o Ocidente do Oriente, o Norte do Sul. Caminhos estes que 

têm sido construídos por intelectuais que afirmam suas histórias e identidades justamente nos 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 8 
 
 

tempos e lugares recortados pelas réguas arbitrárias do colonialismo, subscritas pela narrativa 

linear da ciência ocidental. 

Estamos falando, em particular, de Linda Tuhiwai Smith, uma mulher autodeclarada 

indígena Ngāti Awa Porou, nascida em 1950, professora da Universidade de Waikato, em 

Hamilton, Nova Zelândia, é considerada uma das principais expoentes mundiais dos estudos 

indígenas e da educação indígena. O trabalho de Linda Tuhiwai Smith se pauta no 

compromisso com a garantia da autodeterminação intelectual e política dos povos indígenas. 

Sua trajetória é marcada pelo movimento em defesa da Educação como ferramenta crucial 

para a libertação e autonomia dos povos indígenas, que permanecem violados pelo 

colonialismo e imperialismo. Assume um posicionamento político em defesa do 

reconhecimento dos conhecimentos indígenas como autônomos e não subordinados ao 

conhecimento ocidental. 

 Dedicou-se à promoção das metodologias de pesquisas com justiça epistêmica aos 

conhecimentos indígenas e de todos os povos que tiveram e têm seus saberes inferiorizados e 

estigmatizados pelo colonialismo. A sua valiosa produção atravessa as linhas arbitrárias que 

dividiram o mundo, contribuindo significativamente para a descolonização da academia e da 

pesquisa. “Da perspectiva do colonizado, uma posição a partir da qual eu escrevo e escolho 

privilegiar, o termo ‘pesquisa’ está indissociavelmente ligado ao colonialismo e ao 

imperialismo europeu” (Smith, 2021, p. 11). 

 Conceição Evaristo, mulher negra, brasileira, nasceu em 1946, no estado de Minas 

Gerais, em uma família empobrecida. Com muitos desafios e dificuldades, acessou a escola e 

o ensino superior, comparados por ela a um apartheid. Tornou-se linguista, 

professora-pesquisadora universitária com uma carreira reconhecida pela grandiosidade da 

sua produção. A partir de 2024, passou a ocupar a cadeira de número 40 na Academia Mineira 

de Letras. Hoje, é uma das mais influentes literatas do movimento pós-modernista no Brasil.  

Possui uma trajetória marcada pela militância no movimento negro e feminista, delineada pelo 

contundente posicionamento político de sua escrita como denúncia da realidade social dos 

afrodescendentes no Brasil.  

Libertar-se também, defende Conceição Evaristo, pela escrita das vivências que 

avivam as linhas do tempo, aquelas que foram apagadas ou borradas pela traição da tradução 

dos textos que narram a história pelo ponto de vista daqueles que se viram como 

“vencedores”. Escrevivência, para Conceição Evaristo, antes de qualquer definição, é 

interrogação. Como explica, é uma busca do corpo preto para se inserir no mundo com suas 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 9 
 
 

próprias histórias, com as suas vidas, que o mundo desconsidera. “Escrevivência não está para 

a abstração do mundo, e sim para a existência, para o mundo-vida. Um mundo que busco 

apreender, para que eu possa, nele, me autoinscrever” (Evaristo, 2020, p. 36). Mas, não se 

trata de autobiografia ou escrita de si para si, pois seu foco está em territorializar uma 

experiência coletiva, principalmente da população afro-brasileira, da diáspora e dos povos 

subalternizados. 

É, portanto, em diálogo com essas escritoras que este texto busca refletir acerca de 

metodologias de produção do conhecimento que perduram no tempo, aquelas que encerram os 

povos indígenas, quilombolas e demais povos tradicionais como meros objetos de estudos: os 

pesquisados. É comum ouvir de professores-pesquisadores: “eles chegam ‘zerados’ na 

universidade”. São comentários que fazem eco à filosofia iluminista acerca dos povos 

originários, descritos como “primitivos”, “imaturos”, “inferiores”, “tábula rasa”, “página em 

branco”, ou seja, um estado de “menoridade”. São percepções racistas que os desumanizaram 

e permanecem expropriando seus corpos e suas riquezas (naturais-culturais).  

Para suscitar esta reflexão, são trazidos neste diálogo desafios e dificuldades que 

atravessam as experiências de povos indígenas e quilombolas para permanecer na 

universidade. Para isso, são apresentadas observações realizadas durante o desenvolvimento 

das atividades do Projeto “IQ (Indígenas e Quilombolas): Conhecimento e Resistência”, 

destinado ao apoio à permanência desses povos na Universidade Federal do Pará4, no período 

de 2023 a 2025, com ênfase nas oficinas de produção textual, nas quais os estudantes puderam 

expressar, por meio da escrita, suas vivências e percepções acerca da experiência 

universitária. 

O projeto foi criado há nove anos para atender à reivindicação de um grupo formado 

por estudantes desses povos que havia entrado na universidade por meio da política afirmativa 

de cotas raciais, contemplada pela Lei Nº 12.711, de 29 de agosto de 2012, que dispõe sobre o 

ingresso nas universidades federais (Brasil, 2012). Naquele momento, expunham a 

dificuldade de acesso à assistência estudantil e de apoio pedagógico para a permanência 

acadêmica. Desde a sua primeira versão, o projeto assume uma proposta de gestão 

4 O Projeto tem três eixos de ação: 1. Apoio pedagógico: monitoria individualizada; realização de oficinas de 
produção textual escrita e oral; informática básica; cálculo básico. 1. Apoio ao acesso às políticas de assistência 
estudantil: orientações para a aquisição de bolsas, auxílios e serviços disponibilizados aos/às discentes. 3. 
Formação: Fomentar espaços de discussão (seminários, palestras, rodas de conversa, mostra fotográfica) sobre as 
temáticas: racismo estrutural, institucional e ambiental; política afirmativa e cotas raciais no ensino superior; 
educação intercultural e universidade. Promove ações integradas de ensino-pesquisa-extensão por meio da 
experiência de iniciação científica. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 10 
 
 

compartilhada, envolvendo duas professoras5 do curso de graduação e pós-graduação em 

serviço social, indígenas e quilombolas e suas respectivas associações estudantis, e estudantes 

da graduação e pós-graduação de diversos cursos da UFPA.   

A equipe gestora do projeto é formada em grande parte por estudantes cotistas, 

militantes envolvidos com o movimento negro, movimento feminista, movimento indígena e 

de comunidades quilombolas. Para o desenvolvimento das atividades, recebe apoio de 

infraestrutura do Instituto de Ciências Sociais Aplicadas e de bolsas monitoria e tutoria 

concedidas por meio de Editais das Pro-Reitorias de Graduação e de Assistência Estudantil. 

Visando contribuir com a aprendizagem dos componentes básicos do currículo prescrito nos 

projetos pedagógicos dos cursos de graduação, o projeto oferece monitoria individualizada, 

oficinas de produção de textos escritos e orais, informática básica e cálculo.   

Identificou-se que a exclusão se mascara de “rigor acadêmico” e muito recai sobre 

essas/es estudantes a responsabilidade de buscar soluções para as dificuldades enfrentadas, 

como se fossem suas em particular. Quando sugeriram a criação do projeto, estavam nessa 

busca. Nos momentos de acolhimento e das “rodas de conversa”, tem-se refletido o quanto 

essa sobrecarga aciona gatilhos de inúmeras camadas de opressão acumuladas ao longo de 

séculos sobre os seus corpos. Nesses espaços, são recorrentes relatos de medo, angústia, 

insegurança, ansiedade e indignação.  

Para que a comunidade acadêmica assuma também a responsabilidade com a 

permanência desses povos na universidade, o Projeto IQ promove eventos sobre as temáticas 

do racismo estrutural e institucional e suas formas de enfrentamento, porque os fundamentos 

que justificam a razão do projeto sustentam o argumento de que o racismo estrutural está na 

base de formação da sociedade brasileira, e as instituições de educação fazem a atualização do 

colonialismo no tempo, reproduzindo práticas racistas na produção e veiculação do 

conhecimento, bem como nos lugares diferenciados que reservam para os “estabelecidos” e os 

“forasteiros”. No entanto, somente bons eventos não bastam, porque a produção do 

conhecimento acadêmico precisa pautar metodologias comprometidas com a justiça 

epistêmica, com o devido reconhecimento e valorização da autonomia intelectual dessas/es 

estudantes.  

Por fim, este artigo está organizado em dois tópicos principais: o primeiro discute a 

superioridade do lugar do conhecimento ocidental. O segundo toma a Escrevivência como 

metodologia de pesquisa insurgente, aquela que pode posicionar a escrita desses povos na 

5 Primeira e terceira autoras deste texto. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 11 
 
 

academia como um ato de descolonização dos conhecimentos selecionados e legitimados 

pelas verdades do colonizador. 

2. A SUPERIORIDADE DO LUGAR DO CONHECIMENTO OCIDENTAL 

Ao longo dos anos participando da gestão do Projeto “IQ (Indígenas e Quilombolas): 

Conhecimento e Resistência” e acompanhando de perto as dificuldades da permanência 

desses povos nos cursos de graduação e pós-graduação da UFPA, é possível compreender o 

sentido de “conhecimento e resistência” atribuído ao nome do projeto por esses grupos de 

estudantes. Sempre que defendem suas permanências na universidade, argumentam que o 

conhecimento aprendido deve retornar para seus territórios, sendo um compromisso ético e 

político que assumem com “os seus”, e alimentam esta expectativa com o Trabalho de 

Conclusão de Curso – TCC,  uma forma muito importante de retorno. 

Vanuza Cardoso, mulher negra quilombola, liderança espiritual, antropóloga e 

mestranda do programa de pós-graduação em antropologia da UFPA, sempre atenta em suas 

palestras: “Nossos passos vêm de longe. Se estamos na universidade, devemos à resistência 

dos nossos ancestrais, aqueles que vieram antes de nós. Por isso, o nosso compromisso é com 

eles”. Linda Thuiwai Smith (2018, p. 28) também reflete sobre este compromisso: 

[...] trata-se simplesmente de uma abordagem respeitosa e ética. Existem várias 
formas de divulgar conhecimentos e de assegurar que a pesquisa alcance as pessoas 
que contribuíram para a sua realização. Duas maneiras importantes, embora nem 
sempre adotadas pelas pesquisas científicas, são ‘devolver’ às pessoas e 
‘compartilhar conhecimentos’ (Smith,2018, p. 28). 

Esses compromissos assumidos com seus povos forçam as universidades brasileiras a 

mudanças urgentes e profundas na racionalidade do modo de fazer ciência na academia; e, em 

particular, a UFPA, maior universidade do Norte da Amazônia brasileira. A região abriga a 

maioria dos povos indígenas, comunidades quilombolas e demais populações tradicionais e, 

por isso mesmo, recebe um número expressivo desses grupos em todos os cursos da 

graduação. Estes povos esperam que o conhecimento adquirido sirva para fortalecer as lutas 

de seus territórios, que sejam capazes de propor soluções para seus problemas, pautar projetos 

sociais, políticas públicas, preservar suas línguas, salvaguardar o conjunto de seus repertórios 

culturais e valorizar seus saberes ancestrais com o mesmo estatuto que recebem aqueles 

ancorados nos institutos de promoção e divulgação da ciência. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 12 
 
 

Essas/es estudantes, no entanto, pouco acessam os grupos de pesquisa e, raramente, 

conseguem participar das ações de iniciação científica. Este é um componente curricular 

quase inacessível. Quando esta demanda chegou ao Projeto IQ e, em parceria com os grupos 

de estudos e pesquisa “Interfaces: Intersecções entre raça/etnia, gênero, corpo e território na 

(re)produção de diferenças e desigualdades na Amazônia” (PPGSS/UFPA/CNPq) e “Gesterra: 

Sociedade, território e resistências na Amazônia” (PPGSS/UFPA/CNPq), começou a 

envolvê-las/os nas atividades de pesquisa de seus interesses.  

No ano de 2022, um grupo formado por seis estudantes quilombolas e quatro cotistas 

cor, graduandas, todas militantes do movimento negro e feminista, manifestou interesse em 

realizar uma pesquisa sobre o protagonismo da mulher quilombola na organização social e 

política do território. O projeto foi elaborado e aprovado pelo Edital Universal do CNPq. 

Cada pesquisadora desenvolveu um plano de trabalho de iniciação científica voltado para suas 

comunidades. O grupo publicou artigos em anais de eventos e em periódicos científicos e 

produziu um documentário. Seis delas ingressaram no mestrado. Entre estas, uma foi 

aprovada no mestrado sanduíche na África do Sul6 e outra ingressou no doutorado da 

Universidade Federal do Ceará – UFC.  

Durante as sessões de estudos da pesquisa, esses/as estudantes sempre mencionavam 

que não chegam na universidade sozinhos/as, não estão em busca unicamente de uma 

profissionalização, porque compreendem seus corpos como corpos-territórios. São corpos 

“falantes” que narram histórias coletivas ancestrais, por isso, onde estiverem, expressarão os 

anseios de seus grupos. Contudo, o alcance dessa escrita com o corpo na academia enfrenta 

inúmeras dificuldades, como tem sido possível observar nas escritas de dessas/es estudantes 

durante as oficinas de produção textual oferecidas pelo projeto: 

A primeira dificuldade é o conflito sociocultural. [...] O estudante sai de sua 
comunidade e é ‘lançado’ para uma sociedade com cultura totalmente diferente da 
sua (Juliane Costa, quilombola).  

Muitos estudantes indígenas e quilombolas enfrentam diariamente a exclusão social 
dentro e fora da sala de aula. A principal dificuldade dos discentes indígenas é que 
não sabem falar o português direito devido à sua língua de origem. A maioria dos 
discentes indígenas e quilombolas tem opinião limitada. Com isso, muitos enfrentam 
preconceito e discriminação racial por parte dos colegas e dos professores (Kayhe, 
indígena).  

As dificuldades de permanência dentro da academia têm sido um dos principais 
‘problemas’, porque não é qualquer aluno, ou melhor, discente que tem como se 

6 Projeto aprovado pelo Edital CAPES n. 16/2023 - Programa de Desenvolvimento Acadêmico Abdias 
Nascimento. Título do projeto: territórios e patrimônios amefricanos: imaginações espaciais, urgências 
ecológicas, práticas educativas e justiça epistêmica no Brasil e na África do Sul. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 13 
 
 

manter dentro da academia. Isso requer muita coragem e luta [...] também temos os 
embates, não só dentro da sala de aula, mas sim pelo campo da instituição, e isso 
também desmotiva a gente como aluno, porque ouvimos coisas que jamais 
pensamos em ver (Darlei Silva, indígena).  

Eu como discente indígena na UFPA não está sendo fácil a minha trajetória na 
academia. Desde a minha entrada, venho enfrentando várias dificuldades que eu não 
esperava encontrar antes de ingressar na faculdade. São vários aspectos que temos 
que enfrentar, principalmente na parte dos trabalhos científicos, entendimentos dos 
textos, a questão da linguagem dentro da sala de aula. Para mim, foi um grande 
sonho estar hoje na faculdade, adquirindo conhecimento, aprendendo cada vez mais 
para que, no futuro, eu possa compartilhar com o meu povo (Neuziane Karipuna, 
indígena). 

Essa travessia, da aldeia e da comunidade para a universidade, é permeada de muitos 

questionamentos acerca do desconhecido, das dificuldades com aquilo que de certo modo 

esperavam não encontrar. É comum se surpreenderem com a linguagem de difícil 

entendimento.  A política afirmativa de cotas raciais para indígenas e quilombolas já tem mais 

de uma década, como mencionado nas páginas introdutórias deste texto, e, no ano de criação 

do Projeto IQ, essas/es estudantes também diziam que se sentiam pressionadas/os e 

angustiadas/os pelas inúmeras cobranças do “nivelamento” que deveriam buscar, ou seja, por 

meios próprios, deviam se apropriar dos conhecimentos básicos obrigatórios a toda/o 

estudante “calouro”, como escreveu Camila Maciel, quilombola, durante uma oficina de 

gêneros textuais (2023): 

Ao ingressarmos na UFPA foi uma conquista para nós quilombolas. No entanto, as 
dificuldades são muitas pelo da maioria de nós não saber lidar com um computador 
para digitar, por exemplo, um artigo que exige todas as regras da ABNT ou não 
entendermos algumas das palavras faladas em sala de aula pelo fato de nunca termos 
escutado (Maciel, 2023).  

Esses conhecimentos obrigatórios estão nas matrizes curriculares das escolas básicas 

acessadas por uma pequena parcela da sociedade, qual seja: brancos das classes médias e altas 

e moradores dos centros urbanos que acessam as escolas privadas desde a educação infantil, 

ou seja, aqueles conhecimentos que circulam nos lugares dos brancos, como instiga Linda 

Tuhiwai Smith (2018, p. 18) ao referir-se às pessoas privilegiadas desses grupos:  

Tampouco lutam ativamente como sociedade pela sobrevivência das línguas, dos 
saberes e das culturas indígenas. Seu idioma e cultura natais estão em outro lugar; 
sua lealdade cultural está em alguma outra parte. Sua força, seu privilégio, sua 
história, estão todos investidos em sua herança de colonizadores.   

A experiência cotidiana com essas/es estudantes no projeto também tem mostrado as 

angústias de muitos concluintes quando percebem que estão terminando o curso e receberam 

uma formação precarizada, não se sentem seguros com a profissão escolhida e não conseguem 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 14 
 
 

vislumbrar a pós-graduação. Angústias que aumentam quando percebem que não conseguirão 

dar o retorno do compromisso assumido com as suas comunidades, porque não encontraram 

um professor interessado na orientação do TCC que pretenderam, focado em temáticas 

relacionadas aos seus territórios.  

Percebe-se, portanto, que não basta o aluno se interessar em analisar sua própria 

realidade, é imprescindível o apoio e o comprometimento do corpo docente, que deve 

reconhecer o seu lugar de poder na estrutura acadêmica e orientar suas práticas no sentido da 

justiça epistêmica. Linda Tuhiwai Smith (2018) evidencia a questão da validação acadêmica 

quando argumenta que no contexto em que “a educação, a pesquisa e outras tradições 

acadêmicas têm emergido ou sido estruturadas pelos debates relacionados à natureza humana” 

(p.63), os conhecimentos adquirem condição de verdade a partir das estruturas de saber, das 

disposições culturais e das dinâmicas de poder que as produzem e legitimam. 

Essa intenção de analisar a realidade a partir de suas vivências demonstra que querem 

ser pesquisadores de seus territórios e isso requer metodologias de pesquisas que refutem o 

lugar de objetos que esses povos sempre ocuparam na produção do conhecimento ocidental. 

Foram exotizados e reduzidos a experimentos, destituídos de capacidades intelectivas, como 

reflete Linda Tuhiwai Smith (2018, p. 11): 

A forma como a pesquisa científica esteve implicada nos piores excessos do 
colonialismo mantém-se como uma história lembrada por muitos povos colonizados 
em todo o mundo. É uma história que ainda fere, no mais profundo sentido, a nossa 
humanidade. Apenas saber que alguém mediu nossas ‘faculdades’ pelo 
preenchimento dos ossos de nossos ancestrais com semente de milheto e equiparou a 
quantidade de sementes assim contida com a nossa capacidade de pensar ofende 
nosso senso de quem e do que somos.1 Incomoda-nos saber que os pesquisadores e 
intelectuais do Ocidente podem presumir que conhecem tudo o que é possível sobre 
nós, com base em um breve encontro com alguns indivíduos de nossa comunidade. 

Linda Tuhiwai Smith (2018, p. 77) argumenta que o eurocentrismo usa a 

“superioridade posicional” para manter o seu lugar estratégico na reprodução do 

imperialismo, faz uma densa crítica ao modo como opera a ciência ocidental a serviço do 

colonialismo: “imperialismo, colonialismo, são formas específicas pelas quais o Ocidente 

veio a ‘ver’, ‘nomear’ e ‘conhecer’ as comunidades indígenas”. Os operadores se colocam 

com autoridade para falar sobre e pelo “Outro”, para decidir o que é melhor para seus corpos, 

seus lugares, suas expectativas de futuro. Explicita a autora: 

Assusta-nos o fato de que o Ocidente possa desejar, extrair e reivindicar posse de 
nossos modos de conhecer, de nossa imagem, das coisas que criamos e produzimos, 
e ao mesmo tempo rejeitar as pessoas que criaram e desenvolveram tais ideias, 
sobretudo negando-lhes oportunidades para serem criadoras de sua própria cultura e 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 15 
 
 

de sua própria nação. Enfurece-nos que práticas vinculadas ao último século, e a 
séculos anteriores a este, ainda sejam empregadas para negar a legitimidade das 
reivindicações dos povos indígenas pelo direito à existência, à terra e aos territórios, 
pelo direito de autodeterminação, pela sobrevivência de nossas línguas e formas de 
conhecimento cultural, pelos nossos recursos naturais e pelos sistemas que adotamos 
para viver em nossos ambientes. 

A presença de indígenas e quilombolas nas universidades, neste lugar estandardizado 

pela ciência ocidental, tem protagonizado lutas antigas dos movimentos negros e indígenas 

em defesa da democratização do ensino superior e da ciência. Embora a implementação de 

políticas afirmativas de cotas tenha se consolidado como um mecanismo efetivo para ampliar 

o acesso da população quilombola, indígena e demais povos tradicionais ao ensino superior, 

as universidades brasileiras caminham lentamente na promoção de mudanças que considerem 

esses grupos como produtores de conhecimentos, com autonomia para escolher caminhos 

metodológicos de pesquisas que dizem respeito a eles. 

 Conforme a Convenção 169 da Organização Internacional do Trabalho – OIT (Brasil, 

2019), esses povos têm o direito irrestrito à autodeterminação de seus territórios. Isso significa 

dizer que são seus principais representantes para dizer quem são e o que desejam para suas 

existências. Assegura à comunidade a participação nas tomadas de decisão que impactam suas 

vidas, baseada em informações claras, sem pressões e realizada de acordo com os seus modos 

de organização. Este ordenamento fundamenta a elaboração de seus Protocolos de Consulta 

Prévia, Livre e Informada que, entre as regras prescritas, regulamentam “o quê, como e 

quem” pode falar sobre eles.  

É reconhecido que as universidades brasileiras deram passos muito importantes na 

inclusão desses povos, sendo grandiosos os feitos pela UFPA, contudo, ainda estão na 

centralidade matrizes curriculares monoculturais, pedagogias autoritárias, metodologias de 

pesquisas totalizantes que generalizam particularidades, sistemas de avaliação meritocráticos, 

políticas de assistência estudantil distantes da realidade das/os estudantes, entre outros 

aspectos. Isaias Oliveira (2023), quilombola, durante uma oficina7 de gêneros textuais, 

promovida pelo Projeto IQ, escreveu sobre como se vê como quilombola e estudante 

universitário:  

Ser quilombola é lutar sempre, desistir jamais. Vivemos em meio a uma sociedade 
preconceituosa, onde grande parte desse povo, nos dias atuais, sente-se 
desvalorizado, mas isso não faz com que desistam de lutar em busca de igualdade e 

7 Essas Oficinas são ministradas desde 2019 por Luana Mesquita, mulher negra de terreiro, discente cotista cor, 
mestranda do curso de pós-graduação em serviço social da UFPA, monitora voluntária do Projeto IQ e 
pesquisadora do GEP-Interfaces: intersecções entre raça/etnia, gênero, corpo e território na (re)produção de 
diferenças e desigualdades na Amazônia (UFPA-CNPq). 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 16 
 
 

de políticas públicas para todos. O ser diferente na cor, na raça ou na religião não é 
motivo de não lutar pelos sonhos, em alcançar objetivos que, pela lei, é para todos. 
O Brasil tem dívidas históricas com o povo quilombola. Por esta razão este povo 
sempre irá lutar por igualdade racial.  

Desse modo, a universidade não pode ser entendida como espaço neutro, mas como 

um campo em constante disputa, onde a democratização do acesso não garante, por si só, a 

transformação das estruturas que perpetuam as desigualdades, como argumenta Linda 

Tuhiwai Smith (2018, p. 15): “Em outras palavras, a pesquisa não é um exercício acadêmico 

inocente ou distante, mas uma atividade que tem algo em jogo, subsidiada por um conjunto de 

condições políticas e sociais”. 

Logo, na Universidade, observa-se uma escassez de espaços de confluência de saberes 

destinados à valorização e à visibilidade das experiências desses povos com seus campos 

epistêmicos. Observa-se, ao contrário, um vasto acervo de pesquisas que estudam esses 

grupos com base em teorias universalizantes e totalizantes que não conseguem alcançar suas 

agências na produção de outro mundo possível, porque as teorias dos cânones já têm todas as 

respostas para suas problemáticas e perspectivas de futuro. A sala de aula termina sendo um 

laboratório de afirmação dessas teorias, um ambiente de produção de colonialidades, como 

bem percebem esses estudantes e explica Denize Rosário, quilombola, por meio de sua 

escrita:  

Ao longo desses anos as dificuldades encontradas dentro da academia são um fator 
muito abrangente para a desistência e trancamento de indígenas e quilombolas. Logo 
de início, ao chegar se deparam com uma cultura totalmente diferente, a academia 
tem sua metodologia e seus tempos a cumprir, é tudo muito rápido e, geralmente, 
não conseguimos acompanhar.  

São esses questionamentos, acerca de relações autoritárias de poder na academia, que 

Linda Tuhiwai Smith (2018, p. 16) evidencia quais têm contribuído para suas autonomias: 

Análises críticas realizadas por pesquisadoras feministas, por teóricos críticos ou por 
estudiosos negros e afro-americanos têm nos proporcionado modos de falar a 
respeito do conhecimento e sua construção social, bem como de metodologias e de 
políticas de pesquisa. Sobretudo, as palavras que se aplicam aos pesquisadores 
indígenas têm sido inseridas nos textos, o que nos ajuda a ler nosso próprio mundo 
por meio de nossa própria cosmovisão. 

Ante a experiência vivenciada no Projeto IQ, é possível dizer que este tem buscado se 

configurar como um espaço de escuta ativa que potencializa o compartilhamento de 

experiências entre os estudantes, fortalecendo suas estratégias de resistência no ambiente 

universitário. O acompanhamento da aprendizagem tem procurado contribuir com o 

fortalecimento da permanência estudantil. Uma dessas contribuições é a abertura de espaços 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 17 
 
 

de acolhimento para que se sintam de algum modo integradas/os, como escreveu Neuziane 

Karipuna: “Me sinto muito bem acolhida dentro da UFPA quando chego na sala do Projeto 

IQ, que está sendo a minha segunda casa aqui em Belém. Sou muito grata a esse projeto 

maravilhoso que hoje está sendo um espaço muito importante na minha formação acadêmica”.  

A escrita afirma-se, assim, como um potente instrumento de exercício de expressão 

desses grupos. O exercício da escrita consegue articular saberes, experiências, trajetórias 

pessoais e outros conhecimentos, inclusive aqueles construídos no próprio ambiente 

acadêmico. Ela potencializa a denúncia da marginalização vivenciada no contexto acadêmico, 

reivindica a valorização do repertório cultural não hegemônico salvaguardado por esses povos 

e aponta caminhos metodológicos que façam jus às suas formas de ler o mundo.  

Este trabalho, portanto, que emerge da experiência no Projeto IQ, apoiado na 

Escrevivência formulada por Conceição Evaristo, junta-se às investidas metodológicas 

insurgentes para fazer valer a jurisdição que ampara a autodeterminação dos povos indígenas, 

quilombolas e demais povos tradicionais, isto é, que sejam respeitadas suas escritas, suas 

formas de transmissão do conhecimento, suas filosofias, suas ciências e seus projetos de 

futuro.  

3. ESCREVIVÊNCIA COMO METODOLOGIA DE PESQUISA INSURGENTE 

Para Conceição Evaristo (2020, p. 31), “Escrevivência, em sua concepção inicial, se 

realiza como um ato de escrita das mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, 

desfazer uma imagem do passado”. Enquanto prática literária, permite compreender as 

contradições sociais a partir de experiências de corpos subalternizados, sejam elas individuais 

ou coletivas. Configura-se, assim, para o Projeto IQ como um instrumento de denúncia e 

produção de “conhecimento situado” sobre a realidade dos estudantes cotistas, onde podem 

afirmar a escrita como um ato político. 

A Escrevivência, enquanto metodologia de pesquisa, coloca na centralidade as 

experiências vividas e compreendidas pelos próprios grupos subalternizados. De acordo com 

Ribeiro et al. (2020, p. 315), se manifesta em “pensamentos e lutas das autorais, sem 

compromisso com a neutralidade, porém com palavras escolhidas que retratam histórias de 

vida, desafios, corpos violados e subalternizados”. Deste modo, na academia, também se 

afirma como uma metodologia que possibilita a esses grupos posicionar no campo científico 

suas epistemes e o conjunto de categorias, conceitos e variáveis que mobilizam em processos 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 18 
 
 

de produção e transferência do conhecimento. Sendo assim, a Escrevivência abre espaço para 

conhecimentos silenciados e desvalorizados pelo racismo. 

Oliveira, Pedroza e Pulino (2023) enfatizam as potencialidades de ampliação do 

debate étnico-racial nas instituições de ensino, destacando a importância de as atividades 

desenvolvidas estejam fundamentadas nas experiências vivenciadas pelas/os estudantes. 

Sendo assim, esse espaço, “ainda que se configure como um dos cenários no qual a cultura 

hegemônica se manifesta e se estabelece” (p.5), deve também ser entendido como um espaço 

de contra hegemonia, onde pensamentos e pensadores historicamente marginalizados, pelas 

mãos desses povos na academia, retomem como projetos libertários que desbanquem os 

conhecimentos a serviço da disciplinarização do colonizado.  

A Universidade, enquanto instituição social, ocupa um lugar central nos processos de 

ruptura epistemológica com os legados coloniais que se perpetuam por meio de uma educação 

colonizadora. É indiscutível, segundo Carvalho (2018, p. 90), que, dada a sua comprovada 

eficiência em moldar a mentalidade de pessoas que, durante e depois da formação escolar, 

interferem na sociedade quando atuam nos mais variados espaços sociocupacionais, ou seja, 

prejudicam sua capacidade de contribuir significativamente para a construção de um Estado 

“descolonizado e que seja de fato democrático e igualitário na justiça e no acesso aos recursos 

materiais, plurinacional, com equidade na sua diversidade étnica e racial, e deveras 

pluricultural e pluriepistêmico”.   

No contexto acadêmico, a escrita apresenta-se como um potente instrumento de 

exercício da expressão dos grupos historicamente invisibilizados. Sua prática consegue 

articular saberes, experiências, trajetórias pessoais e outros conhecimentos, inclusive aqueles 

construídos no próprio ambiente acadêmico, potencializando a denúncia da marginalização 

vivenciada no contexto acadêmico e a valorização de saberes outros.  

Uma escrita baseada na experiência de estudantes cotistas pode atuar ativamente na 

construção de processos de ensino-pesquisa-extensão mais democráticos na universidade. No 

entanto, o que se observa é que as experiências desses grupos são frequentemente 

marginalizadas dentro desse ambiente, classificadas como não científicas, destituídas de teoria 

e reduzidas à mera empiria, submetidas aos inúmeros estigmas produzidos sobre o senso 

comum e o essencialismo. 

A escritora Conceição Evaristo sistematiza a Escrevivência como metodologia que 

recupera as vozes vítimas do epistemicídio na escrita em primeira pessoa para estreitar as 

distâncias que promovem o esquecimento. Entre estas, o tal distanciamento necessário para 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 19 
 
 

não “contaminar” o objeto de estudo, para não colocar a validade da pesquisa em risco, como 

nos ajuda a pensar Conceição Evaristo: 

se realiza como um ato de escrita das mulheres negras, como uma ação que pretende 
borrar, desfazer uma imagem do passado, em que o corpo-voz de mulheres negras 
escravizadas tinha sua potência de emissão também sob o controle dos 
escravocratas, homens, mulheres e até crianças. E se ontem nem a voz pertencia às 
mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos pertencem também. Pertencem, 
pois nos apropriamos desses signos gráficos, do valor da escrita, sem esquecer a 
pujança da oralidade de nossas e de nossos ancestrais. Potência de voz, de criação, 
de engenhosidade que a casa-grande soube escravizar para o deleite de seus filhos. E 
se a voz de nossas ancestrais tinha rumos e funções demarcadas pela casa-grande, a 
nossa escrita não. Por isso, afirmo: “a nossa escrevivência não é para adormecer 
os da casa-grande, e sim acordá-los de seus sonos injustos” (Evaristo, 2020, p.30, 
grifo nosso). 

A Escrevivência, embora tenha sua origem no campo da literatura, extrapola esse 

domínio e se manifesta em diferentes esferas da vida social, incluindo a música. A título de 

ilustração, a canção A Praça, do grupo Racionais MC's, denuncia a marginalização e a 

perseguição sofrida pelo rap e seu público. Além disso, a canção aborda o “despreparo do 

estado e a bem conhecida carnificina policial ao lidar com sujeitos, sobretudo da periferia” 

(Oliveira, 2017, p. 126). Considerando que o Rap constitui uma representação artística das 

experiências cotidianas de jovens negras/os e periféricas/os, torna-se inevitável que sua 

expressão musical gere desconforto à elite branca dominante do país, levando suas letras a 

serem frequentemente marginalizadas e silenciadas na sociedade. 

A escrita, para Grada Kilomba (2019), é um ato político, marcado pelo deslocamento 

do lugar de objeto para o lugar de sujeito. Aquele que escreve torna-se sujeito através da 

escrita a partir do momento em que reivindica o direito de definir sua própria história e assim 

definir sua própria identidade. Além disso, a escrita é um ato de descolonização, pois, através 

dela, o sujeito pode se posicionar criticamente na sociedade, “tornando-se a/o 

escritora/escritor “validada/o” e “legitimada/o e, ao reinventar a si mesma/o, nomeia uma 

realidade que fora nomeada erroneamente ou sequer fora nomeada” (p.28). 

As Escrevivências, de acordo com Ribeiro et al. (2020, p. 315), se manifestam em 

“pensamentos e lutas das autorais, sem compromisso com a neutralidade, porém com palavras 

escolhidas que retratam histórias de vida, desafios, corpos violados e subalternizados”. Sendo 

assim, quando o Projeto IQ se coloca ao lado desses grupos, faz a defesa de espaços para que 

vozes não escutadas possam reivindicar para si também as chaves que abrem as “grades 

curriculares” da academia e possam desvendar os conhecimentos que lhes aprisionam e 

aqueles que podem contribuir com seus processos libertários. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 20 
 
 

Em Memórias da Plantação, obra citada anteriormente, Kilomba (2019) apresenta 

uma pesquisa centrada nas narrativas de mulheres negras, onde analisa as experiências de 

racismo cotidiano através do relato de suas memórias. A escrita da autora tem consonância 

com as formulações de Conceição Evaristo ao discorrer sobre as manifestações do racismo 

epistêmico no ambiente acadêmico vivenciado, sobretudo, por mulheres negras. 

Como acadêmica, por exemplo, é comum dizerem que meu trabalho acerca do 
racismo cotidiano é muito interessante, porém não muito científico. Tal observação 
ilustra a ordem colonial na qual intelectuais negras/os residem: “Você tem uma 
perspectiva demasiado subjetiva”, “muito pessoal”; “muito emocional”; “muito 
específica”; “Esses são fatos objetivos?”. Tais comentários funcionam como uma 
máscara que silencia nossas vozes assim que falamos. Eles permitem que o sujeito 
branco posicione nossos discursos de volta nas margens, como conhecimento 
desviante, enquanto seus discursos se conservam no centro, como a norma. Quando 
elas/eles falam é científico, quando nós falamos é acientífico (Evaristo, 2020, 
p.51-52). 

A adoção da Escrevivência enquanto metodologia de pesquisa configura-se como um 

ato político-epistemológico de subversão à ordem acadêmica hegemônica que também opera 

pela injustiça cognitiva. Na Escrevivência, o agente, a/o sujeita/o da ação, assume o seu fazer, 

o seu pensamento, a sua reflexão, não somente como um exercício isolado, narcisístico, mas 

atravessado por grupos, por uma coletividade. 

A Escrevivência pode ser como se o sujeito da escrita estivesse escrevendo a si 
próprio, sendo ele a realidade ficcional, a própria inventiva de sua escrita, e muitas 
vezes o é. Mas, ao escrever a si próprio, seu gesto se amplia e, sem sair de si, colhe 
vidas, histórias do entorno. E por isso é uma escrita que não se esgota em si, mas, 
aprofunda, amplia, abarca a história de uma coletividade. Não se restringe, pois, a 
uma escrita de si, a uma pintura de si (Evaristo, 2020, p. 35). 

A Escrevivência, enquanto abordagem metodológica, permite aos povos e grupos que 

foram desumanizados, reduzidos a objetos de estudo para que os privilegiados pudessem 

dominar as casas-grandes do conhecimento, contar a história que não estão interessados em 

ouvir. Como disse Conceição Evaristo: “acordá-los de seus sonos injustos” com a reescrita da 

“história única” ainda tão propalada nos currículos monoculturais. A análise da experiência de 

estudantes indígenas e quilombolas no ensino superior exige uma abordagem que evite a 

homogeneização de suas trajetórias. Nesse sentido, a contribuição teórica de Lélia Gonzalez e 

Carlos Hasenbalg (1982) se mostra fundamental para estas reflexões. 

A autora e o autor referidos, defendem que a população afrodescendente, majoritária 

no brasil, não é “um bloco monolítico, de características rígidas e imutáveis. Os diferentes 

valores culturais trazidos pelos povos africanos que para cá vieram [...], apesar da redução à 

"igualdade", imposta pela escravidão, já nos levam a pensar em diversidade” (p.18). Dessa 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 21 
 
 

mesma, maneira devemos pensar a diversidade étnica dos grupos indígenas. Tal perspectiva 

evita tanto generalizações reducionistas quanto a objetificação dos sujeitos, ao mesmo tempo 

em que assegura o rigor analítico necessário à investigação acadêmica. 

Conforme argumenta Antônio Bispo (2023), o compartilhamento constitui uma forma 

de se relacionar com o outro que prescinde da lógica da troca, contrariando, portanto, a 

racionalidade da mercantilização e do interesse individual presente no sistema capitalista. É 

sob essa perspectiva que o Projeto IQ tem buscado dialogar com as experiências de indígenas 

e quilombolas no ensino superior, assumindo junto com elas/es um posicionamento político 

comprometido com a luta por uma educação antirracista e intercultural. Desta forma, afasta-se 

da pretensão de neutralidade ou de distanciamento analítico, reconhecendo que a parcialidade, 

aqui afirmada, constitui elemento essencial da escolha metodológica adotada.  

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS QUE NÃO PÕEM FIM NESTAS REFLEXÕES 

Creio que nossa sobrevivência como povo tem sido possível em razão do 
conhecimento que temos de nossos contextos, de nosso ambiente e não por algum 
ato benevolente de nossa Mãe Terra. Tivemos que conhecer para sobreviver. 
Tivemos que descobrir maneiras de conhecer; tivemos que predizer, aprender e 
refletir; tivemos que preservar e proteger; tivemos que defender e atacar; tivemos 
que nos mover e ter sistemas sociais que nos permitissem fazer todas essas coisas 
(Smith, 2018, p.25). 

São essas descobertas, formas de se conhecer e de resistir ao projeto colonial e ao 

colonialismo, sensivelmente descritas por Linda Tuhiwai Smith, que os povos indígenas, 

quilombolas e demais povos tradicionais trazem para as suas lutas territoriais a defesa da 

permanência nas universidades com justiça epistêmica. Permanecer na universidade não é 

apenas para aprender o saber negado pelo colonizador, mas também, para conhecer com quais 

saberes os agentes do colonialismo continuam explorando-os e exterminando-os. A 

universidade ainda se apresenta como um lugar hostil que reproduz estigmas e estereótipos 

acerca do modo como esses povos se inscrevem no mundo. 

Evidenciou-se, a partir da reflexão acerca do fazer ciência na academia instigada pela 

escrita das experiências de estudantes indígenas e quilombolas na UFPA, que o Projeto IQ 

desenvolve, em acordo com a proposta de justiça epistêmica defendida por Linda Tuhiwai 

Smith, duas perspectivas fundamentais à efetivação do projeto de desconstrução das linhas 

arbitrárias do conhecimento científico na Universidade. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 22 
 
 

A primeira, relaciona-se ao constrangimento epistemológico que deve ser devolvido à 

Universidade, isto é, o conhecimento apresentado como universal deve ser constantemente 

problematizado, colocado em xeque, uma vez que não possui aplicabilidade nem validade 

para todos os povos da Região Amazônica, conforme destacou a escrita dos estudantes 

indígenas e quilombolas nas oficinas realizadas. O “conhecimento universal”, neste sentido, 

configura-se como um dispositivo de poder que opera colonialidades para homogeneizar e 

disciplinar a diversidade, ou seja, civilizar, domesticar o “pensamento selvagem”. Essa 

contestação por dentro de currículos interculturais abrirá horizontes para a justiça epistêmica 

no ensino superior. 

A segunda, refere-se à defesa do acesso desses estudantes a espaços de poder restritos 

no âmbito da academia, sendo o caso dos grupos de pesquisa, projetos de extensão, programas 

de pós-graduação, conselhos e órgãos colegiados. O acesso a esse itinerário formativo deve 

prepará-los também para que ocupem as cadeiras docente. Nesta defesa, o Projeto IQ tem 

buscado inseri-los nas ações de iniciação científica, de monitoria discente e extensionista, 

incentivando e orientando a autonomia intelectual para a participação em eventos acadêmicos 

com apresentação de trabalhos: congressos, seminários, encontros, entre outros. 

Trata-se, ainda, da necessidade de implementar uma política de cotas epistêmicas, para 

além das cotas étnicas e raciais, de modo a garantir o reconhecimento e a valorização dos 

saberes desses grupos (Carvalho, 2022). A Escrevivência, como proposta de desconstrução da 

“história única”, comparece como uma poderosa voz de denúncia das narrativas racistas. E, 

como metodologia de pesquisa, possibilita que o saber da experiência, narrado por indígenas e 

quilombolas universitários, seja compreendido como forma legítima de produção do 

conhecimento científico, situado e capaz de ecoar narrativas e conhecimentos daquelas/es que 

caminham com passos que vêm de longe.  

Quando a universidade possibilita a esses grupos territorializar seus saberes em suas 

escritas, pode-se dizer que está cumprindo um dos princípios centrais da política afirmativa: 

reparação histórica para a promoção da igualdade étnico-racial. Mas, a Escrevivência, 

frequentemente, provoca incômodo nos operadores da ciência hegemônica porque não 

conseguem vê-la com cientificidade e, também, porque tem sido uma potente estratégia de 

resistência coletiva na direção da crítica aberta às metodologias de ensino e pesquisa que 

sempre os reduziram a “problema/objeto de estudo”, apagando suas autorias quando corrige 

suas escritas com o corretor de uma pedagogia autoritária. Pela Escrevivência, e com todos 

esses incômodos, exigem que suas autoridades sejam devolvidas. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 23 
 
 

O Projeto IQ também tem levantado a defesa das "cotas epistêmicas" para a promoção 

da inclusão de mestres e mestras de povos tradicionais, portadores de notável saber, que 

possam atuar como pesquisadores, professores, examinadores de bancas avaliadoras, 

conferencistas e outros. Este artigo se insere, portanto, na crítica às concepções de saber 

legítimo (ciência), de fazer ciência (metodologia) e de quem está autorizado a fazer ciência 

(cientista) aceitas na academia. A partir das experiências de estudantes indígenas e 

quilombolas na UFPA, o projeto muito aprende que outros horizontes epistemológicos são 

possíveis. 

Considerando que a discussão sobre interculturalidade na educação tem origem no 

contexto dos movimentos indígenas (Walsh, 2019) e que a Escrevivência emerge das 

experiências de mulheres negras (Evaristo, 2020), ambas historicamente situadas à margem da 

academia, é necessário questionar quantos outros caminhos de produção de conhecimento não 

são conhecidos por não haver problematização das teorias impostas pela ciência 

ocidentocêntrica. Como afirma Barbara Carine: “Não tem problema nenhum ler intelectuais 

brancos, mas há um problema gigantesco em apenas lê-los” (MPMG, 2025, n.p.). 

Por fim, o Projeto IQ tem buscado aprender a ler a história da ciência hegemônica a 

contrapelo pelas Escrevivências de estudantes indígenas e quilombolas e, junto, encontrar 

caminhos para uma universidade antirracista e em confluência com os povos do Norte da 

Amazônia brasileira. São, portanto, caminhos em direção a um ensino superior 

verdadeiramente inclusivo, plurinacional, pluricultural, pluriepistêmica, isto é, intercultural, 

que reconhece, valoriza e divulga as ciências dos povos indígenas e afrodiaspóricos. 

REFERÊNCIAS 

BRASIL. Lei nº 12.711, de 29 de agosto de 2012. Dispõe sobre o ingresso nas universidades 
federais e nas instituições federais de ensino técnico de nível médio e dá outras providências. 
Diário Oficial da União, Brasília, 30 ago. 2012 
 
BRASIL. Decreto nº 10.088, de 5 de novembro de 2019. Consolida atos normativos editados 
pelo Poder Executivo Federal que dispõem sobre a promulgação de convenções e 
recomendações da Organização Internacional do Trabalho - OIT ratificadas pela República 
Federativa do Brasil. Diário Oficial da União: Brasília, DF, 6 nov. 2019. Disponível em: 
https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2019/decreto/D10088.htm. Acesso em: 
24 out. 2025. 
 
CARVALHO, José Jorge de. Cotas étnico-raciais e cotas epistêmicas: bases para uma 
antropologia antirracista e descolonizadora. Mana, Rio de Janeiro, v. 28, n. 3, 2022.  

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://www.planalto.gov.br/ccivil_03/_ato2019-2022/2019/decreto/D10088.htm
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Amoras, Guerreiro, Costa​ 24 
 
 

 
CARVALHO, José Jorge de. Encontro de Saberes e descolonização: para uma refundação 
étnica, racial e epistêmica das universidades brasileiras. In: Decolonialidade e pensamento 
afrodiaspórico. organizadores Joaze Bernardino-Costa, Nelson MaldonadoTorres, Ramón 
Grosfoguel.1 ed. Belo Horizonte: Autêntica Editora, 2018. (Coleção Cultura Negra e 
Identidades). 
 
EVARISTO, Conceição. A Escrevivência e seus subtextos. In: Escrevivência: a escrita de 
nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo / organização Constância Lima Duarte, 
Isabella Rosado Nunes. 1º ed. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 
 
GONZALEZ, Lélia; HASENBALG, Carlos. Lugar de negro. Editora Marco Zero Limitada 
Rio de Janeiro 1982. 
 
KILOMBA, GRADA. Memórias da Plantação: Episódios de racismo cotidiano. 1º ed. Rio 
de Janeiro: Cobogó, 2019. 
 
MPMG, Ministério Público De Minas Gerais. “Não tem problema nenhum ler intelectuais 
brancos, mas há um problema gigantesco em apenas lê-los”, alerta Bárbara Carine no julho 
das Pretas. Portal do MPMG, Belo Horizonte, 23 jul. 2025. Disponível em: 
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/nao-tem-problema-nenhum-ler-i
ntelectuais-brancos-mas-ha-um-problema-gigantesco-em-apenas-le-los-alerta-barbara-carine-
no-julho-das-pretas-2C9F8A99981B6C710198391B5C29566B-00.shtml. Acesso em: 26 out. 
2025. 
 
OLIVEIRA, Acauam. “Quanto vale o show?”:Racionais MC’s e os dilemas do rap brasileiro 
contemporâneo. Música Popular em Revista, Campinas, ano 5, v. 1, p. 113-37, jul.-dez. 
2017. 
 
OLIVEIRA, Nathália Pereira de; PEDROZA, Regina Lúcia Sucupira; PULINO, Lúcia Helena 
Cavasin Zabotto. Escrevivências: possibilidades para uma educação antirracista. Revista 
Brasileira de Educação. v. 28 e280101 2023. 
 
RIBEIRO, Simone, S. GIRALDI, Patrícia; CASSIANI, Suzani. Escrevivência Como 
Mediadora Para Um “Outro” Horizonte Epistemológico. In: Diálogos sensíveis: produção e 
circulação de saberes diversos / Claudia Mortari, Luisa Tombini Wittmann (Org.). – 
Florianópolis, SC: Rocha Gráfica e Editora, 2020. 
 
SANTOS, Antônio Bispo dos. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora, 2023. 
 
SMITH, Linda Tuhiwai. Descolonizando metodologias: pesquisa e povos indígenas. Trad. 
Roberto G. Barbosa. Curitiba: Editora UFPR, 2018. 
 
WALSH, Catherine. Interculturalidade e decolonialidade do poder: um pensamento e 
posicionamento “outro” a partir da diferença colonial. Tradução de Daniele da Silva Proença, 
Andrea Cristiane Kahmann e Márcia Rodrigues Bertoldi. Revista Eletrônica da Faculdade 
de Direito da Universidade Federal de Pelotas (UFPel), Pelotas, v. 5, n. 1, p. 6-38, jan./jul. 
2019. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 5-24, 2025. 

https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/nao-tem-problema-nenhum-ler-intelectuais-brancos-mas-ha-um-problema-gigantesco-em-apenas-le-los-alerta-barbara-carine-no-julho-das-pretas-2C9F8A99981B6C710198391B5C29566B-00.shtml
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/nao-tem-problema-nenhum-ler-intelectuais-brancos-mas-ha-um-problema-gigantesco-em-apenas-le-los-alerta-barbara-carine-no-julho-das-pretas-2C9F8A99981B6C710198391B5C29566B-00.shtml
https://www.mpmg.mp.br/portal/menu/comunicacao/noticias/nao-tem-problema-nenhum-ler-intelectuais-brancos-mas-ha-um-problema-gigantesco-em-apenas-le-los-alerta-barbara-carine-no-julho-das-pretas-2C9F8A99981B6C710198391B5C29566B-00.shtml
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. PARA INÍCIO DE CONVERSA  
	2. A SUPERIORIDADE DO LUGAR DO CONHECIMENTO OCIDENTAL 
	3. ESCREVIVÊNCIA COMO METODOLOGIA DE PESQUISA INSURGENTE 
	4. CONSIDERAÇÕES FINAIS QUE NÃO PÕEM FIM NESTAS REFLEXÕES 

