
PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    21 

 

 

Chingore 

Artigo – Dossiê Afrocentricidade, Ancestralidade, Alteridade e suas contribuições para a 

promoção de pedagogias decoloniais 
 

 

 

 

 O VIVER E PENSAR EM COMUM  (UBUNTU) COMO 

ALTERNATIVA ÀS CRISES DAS DEMOCRACIAS EM 

ÁFRICA 
 

LIVING AND THINKING TOGETHER (UBUNTU) AS AN ALTERNATIVE TO 

THE CRISES OF DEMOCRACIES IN AFRICA 

 

VIVIR Y PENSAR JUNTOS (UBUNTU) COMO ALTERNATIVA A LAS CRISIS 

DE LAS DEMOCRACIAS EN ÁFRICA 

 

Tiago Tendai Chingore1 
https://orcid.org/0000-0001-8227-1637 

http://lattes.cnpq.br/0255734111704714   

 

 

 

RESUMO: O presente artigo objectiva analisar a questão do viver e pensar em 

cumum (UBUNTU)  como alternativa às crises das democracias em África. O 

modelo ubuntuista demonstra a representatividade de um viver e pensar em 

comum sobre a humanidade, a cultura e a história de uma comunidade. Assim, o 

modelo ética-político compreende a existência do ser africano e dos grupos 

étnicos africanos, trazendo em discussão o posicionamento moral em relação a 

comunidade local e ao universo. Para isso, a base da filosofia ubuntu relaciona os 

fundamentos de uma ética e política integradora, alicerçado aos conceitos de 

humanidade e comunidade. Em um primeiro momento, expõem-se as premissas 

teóricas que norteiam o quadro teórico que fundamenta o modelo da democracia 

líquida-cooperativa: partindo das reflexões de John Dewey e Axel Honneth. Em 

segundo lugar, apresentamos a ideia que está por detrás do “espírito” que norteia a 

democracia do pensar e viver em comum. Consideramos este modelo democrático 

credível que possa “redar” o poder aos cidadãos. Metodologicamente, o trabalho 

baseia-se na abordagem teórico-qualitativo, aliada a técnica bibliográfica e a 

hermenêutica, que consistiu na desconstrução e construção, de textos que abordam 

sobre o tema em estudo. Conclui-se que é chegado o momento de instituir uma 

política democrática que possa “redar” o poder nas mãos dos cidadãos a fim de 

                                            

1 Pós-doutorado na UEPA-Brasil, Doutorado em Filosofia na Universidade Pedagógica. Com Estágio Avançado 

Doutoral Sandwich em Filosofia pela UFC-Brasil. Docente na Universidade Licungo, Faculdade de Letras e 

Humanidades; Docente convidado na Universidade Federal do Piauí nos programas de graduação e pós-

graduação (PROFI) e na Universidade Federal do PARÁ-Brasil. Professor de Ética Política, Filosofia de Direito 

e Filosofia Política no Departamento de Filosofia e Ciências Sociais. Linhas de pesquisa: Filosofia Prática. 

Coordenador do Grupo de pesquisa: Sociedade, Ética e Política; Pesquisador do CEDECA, Consultor 

Independente. Pesquisa sobre Pensamento Político e modelos de Governação, Educação, Ética Política e 

Filosofia da Intercultural. E-mail: ttendaigamachingore@gmail.com  e tchingore@unilicungo.ac.mz  

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs
https://orcid.org/0000-0001-8227-1637
http://lattes.cnpq.br/0255734111704714
mailto:ttendaigamachingore@gmail.com
mailto:tchingore@unilicungo.ac.mz


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    22 

 

 

Chingore 

participarem de forma igual na vida pública, minimizando deste modo, as grandes 

desigualdades sociais, políticas e económicas vigentes nos diversos Estados 

considerados democráticos no mundo e em Moçambique em especial. 

Palavras-Chave: democracia; Ubuntu; cooperação; África; crise política. 

 

ABSTRACT: This article aims to analyze the issue of living and thinking in 

common (UBUNTU) as an alternative to the crises of democracies in Africa. The 

Ubuntu model demonstrates the representativeness of living and thinking in 

common about humanity, culture, and the history of a community. Thus, the 

ethical-political model understands the existence of the African being and African 

ethnic groups, bringing into discussion the moral positioning in relation to the 

local community and the universe. To this end, the basis of Ubuntu philosophy 

relates the foundations of an integrative ethics and politics, grounded in the 

concepts of humanity and community. Initially, the theoretical premises that guide 

the theoretical framework that underpins the liquid-cooperative democracy model 

are presented: starting from the reflections of John Dewey and Axel Honneth. 

Secondly, we present the idea behind the "spirit" that guides the democracy of 

thinking and living together. We consider this a credible democratic model 

capable of "returning" power to the citizens. Methodologically, the work is based 
on a theoretical-qualitative approach, combined with bibliographic techniques and 

hermeneutics, which consisted of the deconstruction and construction of texts 

addressing the topic under study. It concludes that the time has come to institute a 

democratic policy that can "return" power to the citizens so that they can 

participate equally in public life, thus minimizing the significant social, political, 

and economic inequalities prevalent in various states considered democratic in the 

world, and in Mozambique in particular. 

Keywords: democracy; Ubuntu; cooperation; Africa; political crisis. 

 

RESUMEN: Este artículo analiza el concepto de vivir y pensar en común 

(UBUNTU) como alternativa a las crisis de las democracias en África. El modelo 

Ubuntu demuestra la representatividad de vivir y pensar en común en relación con 

la humanidad, la cultura y la historia de una comunidad. De este modo, el modelo 

ético-político comprende la existencia del ser africano y de los grupos étnicos 

africanos, poniendo en tela de juicio el posicionamiento moral en relación con la 

comunidad local y el universo. Para ello, la filosofía Ubuntu fundamenta una ética 

y una política integradoras, basadas en los conceptos de humanidad y comunidad. 

Inicialmente, se presentan las premisas teóricas que guían el marco teórico que 

sustenta el modelo de democracia líquida-cooperativa, partiendo de las reflexiones 

de John Dewey y Axel Honneth. En segundo lugar, presentamos la idea que 

subyace al «espíritu» que guía la democracia del pensamiento y la convivencia. 

Consideramos este un modelo democrático creíble que puede «devolver» el poder 

a la ciudadanía. Metodológicamente, el trabajo se basa en un enfoque teórico-

cualitativo, combinado con técnicas bibliográficas y hermenéuticas, que consistió 

en la deconstrucción y reconstrucción de textos que abordan el tema de estudio. 

Se concluye que ha llegado el momento de instaurar una política democrática que 

pueda «devolver» el poder a la ciudadanía para que participe en igualdad de 

condiciones en la vida pública, minimizando así las grandes desigualdades 

sociales, políticas y económicas vigentes en los diversos Estados considerados 

democráticos del mundo y, en particular, en Mozambique. 

Palabras clave:  democracia; Ubuntu; cooperación; África; crisis política. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    23 

 

 

Chingore 

INTRODUÇÃO 

 

Atualmente vivemos uma explosão massiva de protestos antirracistas e contra 

discriminação sociopolítica à base da cor da pele, feitos por movimentos negros e seus 

simpatizantes, em diversos lugares no mundo, com forte ressonância nas redes sociais. É sinal 

claro de que o problema acerca dessas diferenças entre pessoas necessita ser enfrentado com 

corajosa reflexão crítica. Movimento como Black lives matter (vidas negras importam) faz 

diferença, nessa luta. 

O esforço empreendido na teorização deste texto visa, apresentar uma possível 

alternativa às crises que as políticas de governação têm atravessado nos últimos anos, 

especialmente, se olharmos para as lacunas que os regimes democráticos se deparam na 

actualidade.  

Os negros, ao longo da história, foram sempre vistos como seres irracionais, sem 

história, sem pensamento, da segunda categoria, isto é, inferiores em relação aos seres 

hegemônicos brancos. Eles foram arrancados da África, despidos de suas terras, culturas, 

histórias e identidades, e vendidos como mercadorias pelo mundo, na condição de escravos. 

Muitos deles foram trazidos para a América. E, nessa condição opressora de escravidão, longe 

de suas comunidades, os homens e mulheres escravizados foram proibidos e impossibilitados 

de expressar suas culturas africanas.  

E não tinham direito a nada. Eram submetidos à supremacia branca, que os considera 

inferiores. Essa submissão não foi pacífica, isto é, houve resistência da parte dos escravos, os 

quais foram violentamente reprimidos. Em outras palavras, a submissão se deu pela violência, 

que continua afligindo os descendentes: violência policial, violência econômica e violência 

política. 

Neste contexto, a democracia do pensar e viver em comum, num novo tipo ou se 

quisermos num modelo democrático que conjuga práticas e instituições autoritárias com 

existência efectiva de “redar” o poder e direitos nas mãos dos cidadãos o que caracteriza a 

democracia política (como é o caso da escolha do projecto político de governação, a 

realização das eleições livres, justas e transparentes).  

Entretanto, consideramos ser pertinente e actual, se olharmos para o crónico deficit que 

os Estados democráticos têm atravessado nos últimos dias. A nossa apresentação está 

estruturada em três pontos fundamentais. Em um primeiro momento, expõem-se as premissas 

teóricas que norteiam o quadro teórico que fundamenta a democracia líquida-cooperativa: 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    24 

 

 

Chingore 

partindo das reflexões filosóficas de Ngoenha, Dewey e Honneth. Em segundo lugar, 

propomos a ideia que está por detrás do “espírito” da democracia líquida-cooperativa como 

alternativa credível às democracias no Século XXI. 

Metodologicamente, o trabalho baseia-se na desconstrução e reconstrução, 

acompanhada da leitura, análise e interpretação de textos que abordam sobre o tema em 

estudo. Conclui-se que é chegado o momento de instituir uma política democrática que possa 

“redar” o poder nas mãos dos cidadãos a fim de participarem de forma igual na vida pública, 

minimizando deste modo, as grandes desigualdades sociais, políticas e económicas vigentes 

nos diversos Estados considerados democráticos no mundo e em Moçambique em especial. 

 

BASES TEÓRICAS QUE FUNDAMENTAM A DEMOCRACIA COOPERATIVA 

UBUNTUISTA 

 

A palavra ubuntu é um conceito que expressa a filosofia de vida africana, originário dos 

povos Bantu. Despertou recentemente a atenção dos pesquisadores de várias áreas de 

conhecimento, por ele ser a causa de desenvolvimento político, na África do Sul. É comum 

entre os povos africanos usar certas expressões que representam seus valores. Como já 

defendia Tempels (1959, p. 21), ao descrever os Bantu: “Certas palavras são constantemente 

usadas pelos africanos. São aquelas que expressam seus valores supremos; e elas se repetem 

como variações sobre um mantra presente em sua língua, seu pensamento, e em todos os seus 

atos e afazeres.” 

Atualmente vivemos numa época em que o poder político, os Estados e os governos, se 

vêm em apuros perante várias dificuldades não menos graves do que as que nas origens da era 

moderna acompanharam o seu processo de construção. A política atual é bastante fraca 

perante a poderosa competição dos fluxos financeiros e dos poderes da comunicação social; o 

seu espaço próprio perde-se nos formatos inéditos da globalização e perante as particulares 

exigências dos processos de individualização. Outro grande problema que se espera e que 

apresenta boa parte dos estados contemporâneos está relacionado com o facto de que a 

sociedade ou se quisermos, nós não esperamos deles tanto na garantia de direitos como a 

concretização dos mesmos. 

John Dewey em sua obra The public and its problems (1954) afirma que, embora boa 

parte da sua teoria democrática se concentra na segunda posição, é necessário retomar a 

primeira para que a radicalização do projecto democrático possa se materializar. Isto é, não 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    25 

 

 

Chingore 

basta compreender o funcionamento do sistema político e aperfeiçoar suas instituições. Por 

sua vez, é preciso ter muito claramente os fins da democracia para que se pensem em meios 

adequados para sua realização. Ainda na mesma perspectiva, o autor defende que tais meios 

não estariam prontos em instituições como o sufrágio, as eleições periódicas e a regra da 

maioria.  

A democracia é, “[...] um projecto que se refaz o tempo todo, e sua radicalidade reside 

nessa natureza dinâmica” (Dewey, 1954, p. 33). Ela tem em comum com outros conceitos 

políticos um traço marcante: é contestável. Ao longo da história ocidental, alastrou-se uma 

acirrada controvérsia sobre as virtudes e os defeitos da democracia, vista como o governo do 

povo. Não obstante, nos últimos séculos, essa controvérsia tem, com frequência, se limitado a 

uma comparação entre regimes, ou seja, entre os méritos e deméritos relativos da democracia 

quando comparada à monarquia e à aristocracia.  

A ideia de democracia consiste, assim, “[...] em um modo de viver em comunidade, um 

modo de vida comunal” (Pogrebinschi, 2008, p. 127). Ao passo, portanto, que a crítica da 

“democracia política” desvela uma crítica do Estado moderno, a defesa da “ideia de 

democracia” evidencia uma defesa da comunidade enquanto forma de organização política 

apta a tomar o lugar do Estado e de suas instituições. O Estado seria, apenas uma das 

possíveis “formas políticas” passíveis de serem assumidas pela “ideia de democracia”, mas 

jamais a única. O que Dewey entende por associação não consiste em um organismo 

intermediário entre o Estado e a sociedade civil, e tampouco a democracia à qual ela serve de 

fundamento consiste meramente em uma modalidade de democracia associativa que se 

alicerça na actividade de organismos que mediam a relação entre o Estado e a sociedade civil. 

Pelo contrário, a associação é justamente o que permite que a comunidade prescinda de 

mediações políticas, resolvendo, deste modo, a contradição entre o Estado e a sociedade civil 

sobre a qual se assenta a política moderna.  

Ao efectuar a passagem do Estado à comunidade, e da “democracia política” à “ideia de 

democracia”, a associação converte-se em cooperação. E cooperação, no âmbito de uma teoria 

política normativa concebida por Dewey, implica em autodeterminação e autogoverno. Em 

outras palavras, a associação é o que funda a comunidade e a cooperação é o que permite que 

ela se preserve, fortifique, organizando-se de forma autogovernada e autodeterminada. 

Enquanto modo de vida, “[...] a democracia é um modo de vida associativo e cooperativo. 

Enquanto modo de vida associativo e cooperativo, a democracia é uma forma política 

autogovernada e autodeterminada” (Pogrebinschi, 2008, p. 128).  

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    26 

 

 

Chingore 

Conforme defende Dewey: “[...] os dois critérios para aferir-se o valor de alguma 

espécie de vida social são a extensão em que os interesses de um grupo são compartilhados 

por todos os seus componentes e a sua amplitude e liberdade com que esse grupo colabora 

com outros grupos” (Dewey, 1979, p. 106). Na perspectiva deste autor, a coexistência em boa 

medida destes dois critérios caracteriza uma sociedade democraticamente constituída. Nasce 

daí o conceito de democracia, que para ele, uma democracia é mais do que uma forma de 

governo; é, essencialmente, uma forma de vida associada, de experiência conjunta e 

mutuamente comunicada. 

Contudo, numa sociedade democrática, o primeiro critério proposto pelo autor, o dos 

interesses comuns compartilhados, significa a ampliação em quantidade e variedade dos 

pontos de participação e, mais importante ainda, é o aumento da confiança no reconhecimento 

de que tais interesses recíprocos são os que devem servir de direcção e controle social. Este 

interesse comum, na visão de Dewey, significa a necessidade de cada indivíduo pautar suas 

actividades tendo em vista as acções dos outros, e levar em consideração estas condutas para 

orientar e dirigir as suas próprias. 

O segundo critério de uma sociedade democrática, o da interacção e reciprocidade 

cooperativa com outros grupos, torna possível a cooperação mais livre entre os grupos sociais. 

Por isso, é possível desenvolver hábitos sociais necessários ao processo de adaptação 

contínua, tendo em vista a necessidade de ajustamento às novas situações problemáticas 

criadas pelos intercâmbios. Seguindo na mesma linha, Dewey considera que uma sociedade 

democrática somente será eficiente se a vida associada dos concidadãos for uma experiência 

onde os significados são construídos e comunicados numa acção conjunta. Daí ser a 

democracia um princípio que, como forma de vida, deve afectar completamente o ser 

humano. 

A concepção de que Honneth desenvolve em seu mais recente livro, A ideia do 

socialismo (2015), um sonho necessário, começa a partir daí, pela persistência da legislação 

socialista ideal. No entanto, ao contrário de Habermas, ele faz um projecto real da sociedade, 

o delineamento de uma “forma de vida”. É a partir do trabalho político desenvolvido por 

Hegel que ele desenha a lição de que a liberdade é articulada em três formas diferentes, ou 

seja, não apenas nas duas concepções clássicas de liberdade negativa e positiva, mas também 

em um terceiro modo essencial, que foi exposta por Hegel na terceira parte da filosofia da lei 

e constitui a pedra angular da sua doutrina ética. Honneth chama de “liberdade social”, uma 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    27 

 

 

Chingore 

liberdade que adquirimos apenas em relação aos outros: nas relações privadas, nas relações 

sociais de troca de bens e arranjo de participação política.   

Ademais, para Honneth, a institucionalização de procedimentos capazes de alicerçar as 

espectativas normativas das demandas identitárias seria insuficiente para garantir uma 

efectiva justiça social e, portanto, incapaz de abarcar o substrato moral inerente às lutas 

intersubjectivas por reconhecimento: a experiência do desrespeito. Segundo Honneth (2001, 

p. 86), Dewey vê a pressuposição para uma revitalização dos públicos democráticos 

localizados na esfera pré-política da divisão do trabalho. Esta assume especial relevância em 

Honneth, porquanto esta: 

 

[...] deve ser regulada de forma razoável e justa para que cada integrante da 

sociedade possa se ver como um participante activo em um empreendimento 

cooperativo, pois, sem tal consciência de responsabilidade compartilhada e 

cooperação, o indivíduo nunca conseguirá fazer dos procedimentos 

democráticos os meios para resolução dos problemas comuns (Honneth, 

2001, p. 86).  

 

De forma similar, Ngoenha defende a ideia segundo a qual:  

 

[...] a democracia e o sistema de representação devem colocar o problema 

dos pressupostos. É preciso centrar os nossos esforços sobre a condição da 

democracia: a dimensão sócio-cultural. A democracia vai exigir, como 

condição preliminar, uma acção concebida a partir das realidades autênticas 

das nossas comunidades autóctones, apreendidas a partir do interior 

(Ngoenha; Castiano, 2011, p. 29). 

 

Ademais, a democracia deve respeitar três princípios fundamentais: a tolerância, a 

separação dos poderes, a justiça. Isto significa que uma democracia digna desse nome não se 

pode contentar em ser uma democracia formal, cega das desigualdades materiais entre os 

membros da sociedade, mas ela deve visar um objectivo concreto: a justiça social. Entretanto, 

o que é claro é que a sua realização supõe, pelo menos, “[...] a criação de mecanismos 

susceptíveis de impedir o desenvolvimento de desigualdades demasiado grandes no seio da 

comunidade” (Ngoenha; Castiano, 2011, p. 31). 

Em termos teóricos, a questão de cooperação poderia fazer pensar na famosa comunitas 

orbis, mas não é nesse sentido que pretendemos defender que o que o povo quer é uma 

verdadeira comunhão. Refere-se a este conceito no sentido mais profundo. Esto é, cum munia, 

partilha de bens (Ngoenha, 2011). Quando se fala de bens, não se pode reduzir o conceito à 

dimensão simplesmente material. Os bens são materiais, mas são também imateriais. É tudo o 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    28 

 

 

Chingore 

que concorre para a efectivação dos laços sociais. A questão que está por detrás do modelo 

cooperativo está ligada a partilha de munias, não está em primeiro lugar ligada a riquezas, ao 

muito. São os gestos, as atitudes, as pequenas coisas, que constituem os sinais fortes desta 

necessidade cooperativa ou de comunhão que dá cor a vida. 

 

A comunhão não pode fazer a economia das munias materiais, mesmo se são 

poucas e até podem parecer insignificantes. O que pode provocar conflito 

numa família ou numa comunidade não se resume a falta da partilha das 

munias materiais, mas estas são também uma parte importante na vida das 

comunidades. Aliás, quase biblicamente, quanto mais partilhamos as munias 

pobres ou da nossa pobreza, mais elas ganham sentido e dimensão como 

sinais de comunhão (Ngoenha, 2013, p. 212). 

 

Segundo Ngoenha (2011, p. 37): 

 

[...] a democracia cooperativa deve comportar duas partes específicas: uma 

axiológica e outra institucional. A dimensão axiológica (valores) repousa 

essencialmente no princípio da igualdade em direito concebido como uma 

abstracção para corrigir as desigualdades naturais. Ela impõe, de uma 

maneira apodíctica e não negociável, o respeito pelos direitos do homem, a 

igualdade entre os cidadãos e o respeito pela dignidade das pessoas.  

 

No entanto, se os valores não são negociáveis, as instituições, ao invés, nunca 

conheceram, na história das democracias, uma forma única. Se os valores têm uma vocação 

universal, a dimensão institucional da democracia revela da história, das sociedades e das 

culturas. Portanto, as instituições, melhor, os modelos institucionais da democracia podem e 

devem mudar, podem e devem ser aculturados, aurir a sua legitimidade dos imaginários 

colectivos, das linguagens das pessoas, da maneira ou forma como eles concebem a sua vida 

social e colectiva. 

Nesse contexto, são necessárias as diferentes forças políticas e sociais que um 

determinado Estado possui, para que sejam os principais interlocutores uns dos outros, que 

tenham o sentido da significação profunda da “palavra” em termos de escuta, diálogo, espaço 

de reconciliação. Por conseguinte, os partidos políticos devem considerar-se adversários e não 

inimigos. Devem revitalizar uns com os outros não a partir de pertenças étnicas ou regionais, 

de amizades e apoios internacionais, mas de programas políticos com vista a incrementar as 

liberdades nacionais, os espaços democráticos, a participação das culturas no debate civil, do 

nível de vida dos cidadãos (Ngoenha, 2011). Em suma, a ideia da democracia líquida-

cooperativa visa uma maior inclusão em todas as esferas económica, social, política e 

culturais.  

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    29 

 

 

Chingore 

De acordo com Schiener (2017, p. 32), “[...] referendos populares, votações, 

deliberações de cidadãos, as iniciativas se multiplicam para dar o poder aos cidadãos”. 

Quando se quer conhecer a vontade geral, recomendava Jean-Jacques Rousseau, “[...] o 

melhor é ainda de se dirigir directamente ao cidadão: que se chama referendo, consulta 

popular é o meio democrático superlativo ou superior” (Schiener, 2017, p. 33).  

Todavia, o modelo democrático cooperativo é a forma de governo que se apresenta 

como a mais adequada à complexidade social, a que pressupõe confiança, autolimitação, 

consideração pelos outros e uma perspectiva de, pelo menos, a médio prazo. Além disso, a 

cooperação só é possível quando são capazes de reflectir, os actores sociais e em condições de 

actuar de maneira cooperativa (Innerarity, 2010). Por seu turno, um modelo democrático 

líquido-cooperativo, parte de uma justiça costureira que com o trabalho tenaz e de muita 

paciência cose as diferentes partes a fim de construir uma peça única.  

Thomas Kesselring, em sua obra Ética, política e desenvolvimento humano: a justiça na 

era da globalização (2007), no seu nono capítulo frisa a pertinência da cooperação na 

democracia, visto que, “[...] o indivíduo isolado não pode fazer muita coisa: por exemplo, 

erguer barrotes pesados para construir um telhado. Quando está totalmente voltado para si, 

não constrói pontes, diques ou catedrais. Sem a cooperação a cultura jamais teria surgido” 

(Kesselring, 2007, p. 189). Entretanto, duma forma mais abrangente se pode dizer que, em 

Habermas, destaca-se a conexão complementar e problemática de “poder comunicativo” e 

“poder administrativo”. Por esta razão, o poder comunicativo manifesta-se nos procedimentos 

democráticos de formação da vontade estatal, que, além de incluir o processo eleitoral e o 

legislativo, abrange o discurso em diferentes níveis da esfera pública. 

 

Dentro do modelo democrático cooperativo, a ideia da tolerância é 

fundamental, visto que ela ‘é a base de uma sociedade harmónica, que em 

toda a história, nunca e nem houve maior excesso de tolerância, mas foi 

sempre seguido de mais leve dissensão. A tolerância na perspectiva de 

Voltaire, jamais suscitou guerra civil, enquanto a intolerância cobriu a terra 

de chacinas. No entanto, o filósofo iluminista mostra claramente que é 

perfeitamente possível o exercício da tolerância, ou seja, que não é a 

diversidade religiosa e a pluralidade das ideias, as responsáveis pelas 

guerras, mas sim, a intolerância a esta diversidade’ (Voltaire, 1993, p. 23-

24). 

 

A democracia hoje, não deve ser pensada e vista como um regime de consulta, mas sim, 

um sistema que articula critérios diversos: uma boa participação dos cidadãos, a qualidade das 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    30 

 

 

Chingore 

deliberações produzidas, a cooperação e transparência nas decisões e no exercício das nossas 

responsabilidades. Para ele:  

 

[...] dentro deste modelo democrático é necessária uma espécie de contrato 

entre os subgrupos e o Estado, de maneira que cada um tenha a obrigação 

moral e legal sobre as suas acções. Por isso, o Estado deve ter que responder 

pelas suas actividades, mas também os diferentes grupos devem ter que 

responder pelas suas acções (Ngoenha, 2004, p. 168). 

 

O Estado deve tornar-se cooperativo, procurar formas alternativas de configurar o 

espaço social, novas formas de governo. Não obstante, a forma de governo cooperativo 

distingue-se tanto do modelo hierárquico como do que preconiza a delegação no mercado e, 

precisamente, porque não rejeita decidir embora insista em fazê-lo no seio de um processo 

cooperativo (Ngoenha, 2004).  

Para Innerarity (2010, p. 248): 

 

[...] a tarefa fundamental da política e do Estado na sociedade do 

conhecimento é a coordenação e mediação dos sistemas sociais, tão 

complexos, experientes e dinâmicos que excluem o comando estatal 

autoritário. O governo, entendido como ‘uma coordenação multilateral para 

a configuração da sociedade orientada para o bem comum’ não é mais 

simples: tornou-se uma tarefa especialmente exigente.  

 

No entanto, um governo cooperativo é tanto mais importante quanto mais heterogénea é 

a sociedade e mais contraditórios são os interesses nela representados, quanto mais pluralista 

é a determinação do seu bem comum.  

A intensidade das necessidades económicas aumenta, mais do que reduz a urgência das 

liberdades políticas (Sen, 2003). É nesse contexto, que ele propõe várias formas que levam à 

precedência genérica dos direitos políticos e liberdades básicas, a saber: primeiro, a sua 

importância directa para a vida humana presente nas potencialidades básicas (esta inclui a 

participação política e social); segundo, o seu papel instrumental para reforçar a audição da 

voz das pessoas quando expressam e defendem as suas pretensões junto à classe política 

(inclui a proclamação das necessidades económicas), e, por fim, a sua importância 

constitutiva na conceptualização das “necessidades” (inclui a compreensão das “necessidades 

económicas” num contexto social) (Sen, 2003, p. 195). 

A liberdade do indivíduo depende de certa forma, das relações comunicativas cada 

cidadão só pode atingir autonomia pessoal em associação com os outros, mas o indivíduo só 

atinge liberdade quando actua comunicativamente para resolver um problema colectivo, o que 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    31 

 

 

Chingore 

exige, necessariamente forte, cooperação (voluntária). Há, portanto, “[...] uma conexão 

interna entre liberdade, democracia e cooperação” (Franco; Pogrebinshi, 2008, p. 20). Como 

defende Innerarity, “[...] a política torna-se uma tarefa impossível quando vigora a exigência 

absoluta de se trespassar para o sistema político o esquematismo dos grupos da sociedade 

civil” (Innerarity, 2010, p. 76). 

Como defende Rawls (1997), a noção da cooperação social dentro de um Estado 

democrático visa sempre o benefício mútuo e isso implica que envolva dois elementos 

fundamentais: o primeiro reside numa noção partilhada de justos termos da cooperação, os 

quais se podem razoavelmente esperar que cada participante aceite desde que todos 

igualmente os aceitem. Aqui, os justos termos da cooperação articulam uma reciprocidade e 

mutualidade: onde todos aqueles que cooperam têm de beneficiar, ou partilhar encargos, em 

alguma forma apropriada e adequada a referência de comparação. O segundo refere-se a 

vantagem racional de cada participante: o que os participantes, como cidadãos, procuram 

promover. A unidade da cooperação democrática assenta em as pessoas concordarem com a 

sua noção dos justos termos. 

 

O “ESPÍRITO” DO PENSAR E VIVER EM COMUM COMO ALTERNATIVA ÀS 

DEMOCRACIAS NO SÉCULO XXI 

 

Se colocarmos a história das democracias modernas e a sua funcionalidade desde os 

países mais desenvolvidos até aos do 3º Mundo ou subdesenvolvidos, no caso de 

Moçambique, veremos claramente que o ideal democrático não tem respondido aos anseios 

do povo e deixa-nos conduzir pelo espírito não democrático. Nesse contexto, se pretendemos 

ser guiados pelo espírito da democracia, neste caso, a democracia líquida ou cooperativa, 

significa em primeiro lugar que temos que reconhecer o simples facto de que, todos nós 

clamamos pela democracia; e esta democracia vive ou habita nas nossas mentes. “Ela está 

impregnada no fundo, bem fundo das nossas almas” (Castiano, 2011, p. 42). Segundo, este 

espírito democrático baseia-se num acordo básico que temos como povo: “[...] de que 

precisamos constantemente de uma Constituição democrática para vivermos em cooperação 

ou conjuntamente” (p. 42). 

As questões que podemos levantar são as seguintes: O que há de errado com a 

democracia hoje? O que faz com que nos Estados democráticos haja cada vez mais, um grupo 

minoritário de pessoas com mais coisas e a maioria com menos ou cada vez mais pobre? Ou 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    32 

 

 

Chingore 

por outra, até que ponto a democracia líquida-cooperativa, constitui uma alternativa credível 

às democracias contemporãneas? 

Se analisarmos a situação vivida em Estados que têm aplicado as democracias 

representativas hoje, muitos são os problemas que podemos constatar, dentre eles, podemos 

resumir os principais: em primeiro lugar, todos os cidadãos estão limitados a votar em 

representantes de um restrito conjunto de candidatos que frequentemente não compartilham 

com suas visões ideológicas ou interesses. A maior parte da população é forçada a desistir das 

suas preferências pessoais para depositar seu voto nos candidatos com as maiores chances de 

serem eleitos. Isso, na verdade deixa de lado as minorias que acabam perdendo a capacidade 

de terem alguém representado suas opiniões e pontos de vista dentro do governo. Esta é uma 

das principais razões que faz com que uma das gerações mais jovens hoje é tão desinteressada 

por política.  

Em segundo lugar, representantes são considerados vagamente responsáveis por suas 

acções durante seu período de mandato. As promessas que são feitas durante o período de 

eleição não precisam ser cumpridas e são pouco mais do que iscas para atrair eleitores. Isso 

leva a um “ciclo político de eleições”, no qual os representantes eleitos apenas tentam 

convencer a população ou os eleitores antes da sua eleição sobre a competência de alguém ao 

introduzir novas propostas que são de interesse da comunidade (mas que dificilmente são 

implementadas), ou mesmo distribuindo presentes durante as pré-campanhas. 

Por fim, os modelos democráticos representativos podem levar a corrupção devido à 

concentração de poder. Se verificarmos por exemplo em alguns países desde os Estados 

Unidos o chamado modelo da democracia até à nossa realidade moçambicana, vimos 

claramente uma prova suficiente que democracias representativas são de facto, terreno fértil 

para corrupção e conflitos de interesse. Estes agem sem qualquer senso de sensibilidade ou se 

quisermos de responsabilidade em relação aos seus eleitores, de acordo com os interesses 

daqueles que investem mais dinheiro, é mais fácil do que agir de acordo com o interesse da 

população. 

Segundo Schiener (2017) a democracia líquida-cooperativa se funda por isso sobre uma 

rede de confiança e sobre o princípio de delegação provisória do poder. Enfim, e a menos de 

uma revolução, é certo que antes de tornar um instrumento legítimo de decisão, a “democracia 

líquida ou cooperativa” terá, em primeiro lugar, de convencer as elites políticas do interesse 

que ela apresenta para eles também. E dentro do propósito ou espírito da democracia líquida 

ou cooperativa, o importante é participar. Outros meios de aproximar os cidadãos dos centros 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    33 

 

 

Chingore 

de exercício do poder são considerados. É o caso das práticas que defendem desde 1960 os 

filósofos, os militantes e hoje os eleitos sob o nome de “democracia participativa ou 

representativa”. Ela se apoia sobre o recurso à assembleia de representantes do qual a primeira 

qualidade é de ser cidadãos ordinários e não profissionais da política, nem especialistas, nem 

mesmo militantes separados a acção colectiva.  

 

O espírito da democracia líquida surge como um poderoso modelo de 

governação, em que a votação é feita com vista a construir decisões 

colectivas em grandes comunidades. Ela vai ser uma união ou combinação 

das vantagens da democracia directa com a democracia representativa, 

criando deste modo, um verdadeiro sistema democrático. Este, por sua vez, 

visa o respeito aos princípios que ajudam criar um jogo político limpo e que 

se respeite o preceituado na Constituição. Mas, para tal, é preciso que haja 

uma forte plataforma que permita de forma mais eficaz a participação do 

povo para que este discuta, empreste e traga outras ideias no debate e ajude 

na melhoria da vida dos povos (Schiener, 2016, p. 2). 

 

Acima de tudo, “[...] a democracia líquida-cooperativa retém um grande potencial de 

não apenas servir como base para o desenvolvimento de decisões em comunidades virtuais, 

mas também de comunidades locais e governos como um todo” (Schiener, 2016, p. 3). Neste 

contexto, a democracia líquida é uma nova forma de tornar decisões colectivas que da aos 

cidadãos completo controlo decisório. Os eleitores podem votar directamente em assuntos ou 

podem delegar seu poder de voto para delegados (representantes) que votam no seu lugar. A 

delegação pode ser em áreas específicas, o que significa que eleitores podem delegar seu 

poder de voto para diferentes especialistas em diversas áreas de especialização (Schiener, 

2016, p. 4).  

A novidade trazida pela democracia líquida-cooperativa em relação ao poder de voto é 

que os eleitores podem ou votar directamente sobre assuntos, ou eles podem delegar seu voto 

para representantes que tem um conhecimento mais especializado sobre o assunto ou 

simplesmente mais tempo para estarem informados. Isto quer dizer que os delegados podem 

até mesmo delegar outros delegados para votar no seu lugar, assim como todos os eleitores 

anteriores lingando desta feita uma forte corrente. Portanto, essa transitividade de voto 

garante segundo Schiener (2016, p. 7) que “[...] especialistas possam delegar a credibilidade 

que eles acumularam para outros delegados em certos assuntos sobre os quais eles têm menos 

conhecimento e profundidade”. 

Aqui, os cidadãos têm a oportunidade de escolher e votar pessoalmente ou delegar seu 

voto para outra pessoa. Esse é de facto, um claro contraste com as democracias actuais, no 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    34 

 

 

Chingore 

qual os cidadãos são limitados a ou constantemente votar por elas mesmas, ou votar em um 

representante a cada dois ou quatro anos. A população não é inserida o suficiente no processo 

de decisão com o governo. A democracia líquida “[...] dá aos cidadãos a liberdade de decidir 

seu nível de envolvimento, enquanto se torna hábil de mudá-la a qualquer momento. Isso 

significa que o processo de decisão de um país está directamente nas mãos de toda a 

população” (Schiener, 2016, p. 15).   

No entanto, a democracia líquida é cooperação, ao invés de competição. Em democracia 

representativa hoje em dia a competição durante a corrida ou campanha eleitoral é dominada 

por fúteis e desnecessários gastos de campanha, tentativas de exposição dos competidores 

políticos e mentiras propositados para ganhar as eleições. Frequentemente, muitos partidos 

políticos e seus candidatos põem mais esforço em criar campanhas políticas gastando muito 

dinheiro e bens públicos para ganhar a competição, ao invés de realmente focalizar as suas 

atenções nos supostos programas políticos de governação de um país. Na democracia líquida, 

os cidadãos não podem ser enganados, mas sim o mérito de uma pessoa, a sua disposição e 

habilidade de melhorar o país significam tudo.  

Acreditamos a democracia líquida, deve proporcionar uma mútua construção da 

comunidade de destino em que o tecido social que a costureira começou a coser com a 

coragem e abnegação, necessita de muito fio e muito bordado para que não se rasgue ao 

primeiro movimento desajeitado. Quer dizer, é necessário um trabalho constante e colectivo 

para dar razão aos cidadãos que quererem defender o viver-juntos. Toda a história depende de 

uma filosofia da história. Isto é, do futuro que se quer construir. Portanto, é preciso que se crie 

uma união que está ligada à nossa história futura. 

Um Estado democrático cooperativo costureiro deve criar uma escola que, o viver com 

os outros significa que temos que transmitir, antes de mais, o sentido de pertença, o sentido de 

comunidade aos mais novos. A escola deve transmitir o espírito de solidariedade, de 

cooperação, de jogo de equipa. Trata-se de um modelo democrático em que a escola ensina 

que a democracia não é só um simples sistema de voto em cada cinco anos, mas um sistema 

que põe cada indivíduo em condições de dar a sua contribuição ao país. Trata-se de “[...] 

preparar as pessoas para desfrutarem o melhor que possam dos seus talentos, de fazer 

escolhas autónomas na sociedade e no mundo de trabalho em que estão inseridos” (Ngoenha, 

2013, p. 210).   

A nova democracia não pode basear-se no debate de ideologias, mas passa a ser uma 

democracia em que as questões de fundo são os valores das comunidades. A partir das 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    35 

 

 

Chingore 

pequenas comunidades possamos criar e construir mecanismos políticos, económicos, sociais 

e culturais, que se vão fazer sentir na dimensão universal ou macro se quisermos. Ou por 

outra, das decisões micros se possam fazer valer no sentido mais alargado ou macro. O viver-

juntos que se pretende tem que ser alimentado mobilizando os espíritos colectivos, os 

imaginários de todos, as liberdades de todos, os interesses de todos, a participação de todos.  

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

Ao final da presente exposição, uma vez percorridas as principais questões relativas ao 

tema em análise, procuramos defender a hipótese de que, é preciso instituir um novo modelo 

de democracia, que é a democracia cooperativa que visa “redar” o poder nas mãos dos 

cidadãos como um todo.  

O pensar a democracia mais cooperativa passa pela educação, a qual deve ter como 

background a coletividade. O modo de vida e a educação estão interconectados. Ubuntu é 

essencial para pensar a educação democrática. Defendemos que Ubuntu deva fazer parte da 

política educacional, da coerência entre a teoria e prática dos sujeitos da educação. Isso 

significa ter Ubuntu embutido na coletividade do processo, no agir pedagógico 

interdependente, na participação da problematização deliberativa e na ação social responsável. 

Todos, sendo sujeitos educacionais, participam da educação como experiência humana, na 

qual se suporta uma ética democrática pela coerência entre a criticidade do ensino-

aprendizagem e a vivência, que leva à tolerância, liberdade, empatia, ao reconhecimento dos 

outros e à humanização de todos. De fato, a educação deve mirar o bem comum da 

comunidade. 

Acreditados que a democracia comunitária é um poderoso modelo de governação, em 

que a votação é feita com vista a construir decisões colectivas em grandes comunidades. Ela 

vai ser uma união ou combinação das vantagens da democracia directa com a democracia 

representativa, criando deste modo, um verdadeiro sistema democrático. Por sua vez, visa o 

respeito aos princípios que ajudam a criar um jogo político limpo e que se respeite o 

preceituado na Constituição.  

Conclui-se que a democracia do viver e pensar em comum em relação ao poder de voto, 

os eleitores podem votar directamente sobre assuntos e programas específicos, ou eles podem 

delegar seu voto para representantes que têm um conhecimento mais especializado sobre o 

assunto ou simplesmente mais tempo para estarem informados. Isto quer dizer que os 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    36 

 

 

Chingore 

delegados podem até mesmo delegar outros delegados para votar no seu lugar, assim como 

todos os eleitores anteriores lingando desta feita, uma forte corrente.  

Entendemos que cada ser humano, sendo membro da comunidade humana, usufrui de 

status de igualdade com os outros, na diferença funcional da comunidade. Essa igualdade 

consiste na deliberação dos membros diante dos propósitos e objetivos da comunidade. Isso 

pressupõe a participação, liberdade, diálogo, tolerância, que são precondições para as práticas 

de justiça restaurativa e distributiva, nas quais a comunidade política deve se envolver. 

Se olharmos para os pressupostos e o espírito que norteia a democracia líquida-

cooperativa, podemos considerar que esta é uma alternativa credível às democracias actuais, 

visto que, os eleitores têm a oportunidade de escolher e votar pessoalmente ou delegar seu 

voto para outra pessoa. Esse é de facto, um claro contraste com as democracias actuais, nas 

quais os cidadãos são limitados a ou constantemente votar por eles mesmos, ou votar em um 

representante a cada dois ou quatro anos.  

Por sua vez, a população ou o poder popular, não é inserida o suficiente no processo de 

decisão pelo governo. A democracia líquida-cooperativa “dá aos cidadãos a liberdade de 

decidir seu nível de envolvimento, enquanto se torna hábil de mudá-la a qualquer momento. 

Este modelo pauta por uma maior inclusão e reconhecimento entre as partes dentro do Estado. 

Para que se concretize na íntegra, passa pela fortificação, criação de instituições 

democráticas com direitos e deveres proclamados e realizados através de princípios ideais 

justos, com a constituição de institutos jurídicos credíveis, onde a cooperação social é 

fundamental para que a cidadania democrática se faça sentir, e o equilíbrio entre os poderes 

político, económico e social emerja, respeitando desta feita, a Constituição vigente. Em suma, 

reconstruir e instituir este paradigma democrático, é certamente um dos nossos maiores 

desafios e tarefa árdua para a filosofia política contemporânea. 

 

REFERÊNCIAS 

 

CASTIANO, J. P. O “espírito” da democracia. In: NGOENHA, S. E.; CASTIANO, J. P. 

(org.). Pensamento Engajado: ensaios sobre filosofia africana, educação e cultura política. 

Maputo, Educar, 2011. p. 41-62.  

 

Dewey, J. The public and its problems. Denver: Alan Swallow, 1954. Disponível em: 

https://ia601601.us.archive.org/4/items/publicitsproblem00dewe/publicitsproblem00dewe.pdf. 

Acesso em: 03 set. 2025. 

 

DEWEY, J. Liberalismo, liberdade e cultura. Trad. Anísio Teixeira. São Paulo, USP, 1979. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs
https://ia601601.us.archive.org/4/items/publicitsproblem00dewe/publicitsproblem00dewe.pdf


PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP 

https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v. 18, n. 3, p. 21-37, 2025. 

    37 

 

 

Chingore 

 

FRANCO, A.; POGREBINSCHI, T. Democracia Cooperativa: escritos Políticos e 

escolhidos de John Dewey. Porto Alegre, EDIPUCRS, 2008. 

 

HONNETH, A. Democracia como cooperação reflexiva. John Dewey e a teoria democrática 

hoje. In: Souza, Jessé. Democracia hoje: Novos desafios para a teoria democrática 

contemporânea. Ed. UNB, 2001. p. 63-92. 

 

HONNETH, A. A ideia do socialismo. São Paulo: Martins Fontes, 2015. 

 

INNERARITY, D. O novo espaço público: “Que significado pode ter hoje uma cultura 

Pública comum?”. Trad. Manuel Ruas. Lisboa, Teorema, 2010. 

 

KESSELRING, T. Ética, política e desenvolvimento humano: justiça na era da 

Globalização. Caixas do Sul, 2007. 

 

NGOENHA, E. S. Os tempos da Filosofia: Filosofia e democracia em Moçambique. 

Maputo, Imprensa UEM, 2004. 

 
NGOENHA, E. S. Ubuntu: Novo modelo de Justiça Glocal? In: NGOENHA, S. E.; 

CASTIANO, J. P. (org.). Pensamento Engajado: ensaios sobre filosofia africana, educação e 

cultura política. Maputo, Educar, 2011. p. 63-74. 

 

NGOENHA, S. E.; CASTIANO, J. P. (org.). Pensamento Engajado: ensaios sobre filosofia 

africana, educação e cultura política. Maputo, Educar, 2011. 

 

NGOENHA, E. S. Intercultura, Alternativa à Governação Biopolítica? Maputo, Publifix, 

2013. 

 

RAWLS, J. O liberalismo político. Trad. João Sedas Nunes. Lisboa, Presença, 1997. 

 

SCHIENER, D. Democracia Líquida – A verdadeira Democracia do Século XXI. Disponível 

em: https://circle.tufts.edu/. Acesso em: 28 fev. 2017. 

 

SEN, A. O desenvolvimento como liberdade. Trad. Joaquim Coelho Rosa. Lisboa, Gradiva, 

2003. 

 

TEMPELS, P. Bantu Philosophy. Paris: Présence Africaine, 1959. 

 

VOLTAIRE. Tratado sobre a tolerância. Trad. Paulo Neves, 2ª ed., São Paulo, Martins 

Fontes, 1993. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs
https://circle.tufts.edu/

