Artigo

VOZES DE MULHERES NEGRAS DA AMAZONIA
MARAJOARA: ESCREVIVENCIAS DO NARQ CAMPINA
VILA UNIAO

VOICES OF BLACK WOMEN FROM THE MARAJOARA AMAZON: WRITINGS BY
NARQ CAMPINA VILA UNIAO

VOCES DE MUJERES NEGRAS QUE RESECON DE LA AMAZONIA MARAJOARA:
ESCRITOS DE NARQ CAMPINA VILA UNIAO

Glenda Cristian Oliveira de Ledo'
https://orcid.org/0000-0002-0600-9255
https://lattes.cnpg.br/4019116186974380
Luciane Barbosa Lopes®
https://orcid.org/0009-0001-1349-8616
hitp://lattes.cnpg.br/7051349125192607

Lidia Vilhena Pantoja’®

https://orcid.org/0009-0007-5573-393X
https://lattes.cnpq.br/6626756509454151

Lidiane Vilhena Pantoja*

https://orcid.org/0009-0005-4223-6008
https://lattes.cnpq.br/7704809273371965

RESUMO: Nesse texto apresentamos uma reflexao coletiva de mulheres negras
que compdem o Nucleo de Acdo e Resisténcia Quilombola Campina Vila Unido
(Narq), no municipio de Salvaterra, Marajo/Para. Inspiradas no conceito de
escrevivéncia de Conceig¢do Evaristo, trazemos nossas vozes como uma forma de
acdo decolonial, para refletir sobre nossas trajetdrias e as razdes que nos mantém
na luta. Compreendemos a escrita como um ato politico, um instrumento de

! Enfermeira, mestranda em Saude Coletiva na Amazonia pela Universidade Federal do Para (UFPA), bolsista
pela Fundacdo Coordenagdo de Aperfeigoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES). Graduada pela
Universidade do Estado do Para (UEPA), especialista em Gestdo em Satude pela ENSP/Fiocruz, em Atencdo a
Saude da Mulher e da Crianga pelo Programa de Residéncia Multiprofissional em Satude da UEPA/FSCMP.
Colaboradora do coletivo Narq Campina Vila Unido. E-mail: enfaglenda.leao@gmail.com.

2 Mulher, negra, quilombola, educadora social, doutoranda em Sociologia e Antropologia- UFPA, bolsista pela
Fundacdo Coordenagdo de Aperfeicoamento de Pessoal de Nivel Superior (CAPES). Ma. Agriculturas
Familiares e¢ Desenvolvimento Sustentavel. Graduada em Ciéncias Naturais e Licenciatura Integrada em
Ciéncias, Matematica e Linguagens. Fundadora e colaboradora do coletivo Narq Campina Vila Unido. E-mail:
l luciane23@ i .

? Pedagoga formada pela UFPA, professora e educadora social quilombola da comunidade Vila Unido, no Marajo
(PA). Atua na valorizagdo da identidade quilombola, na educagdo de criangas e jovens e no fortalecimento de
praticas comunitarias. Colaboradora do coletivo Narq Campina Vila Unido. E-mail: lidiavilhena23@gmail.com.

4 Mulher negra, quilombola, educadora social, Bibliotecaria pela Universidade Federal do Para (2024). Integrante
do MensureLab - Laboratorio de Estudos Métricos da Informagdo e de Avaliagao de Politicas Publicas em CTI
para o desenvolvimento da Amazodnia Legal. Colaboradora do Nucleo de Ag¢do e Resisténcia Quilombola
Campina Vila Unido. E-mail: vilhenalidiane97@gmail.com.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://orcid.org/0000-0002-0600-9255
https://lattes.cnpq.br/4019116186974380
https://orcid.org/0009-0001-1349-8616
http://lattes.cnpq.br/7051349125192607
https://orcid.org/0009-0007-5573-393X
https://lattes.cnpq.br/6626756509454151
https://orcid.org/0009-0005-4223-6008
https://lattes.cnpq.br/7704809273371965
mailto:vilhenalidiane97@gmail.com
mailto:lidiavilhena23@gmail.com
mailto:lopesluciane23@gmail.com
mailto:enfaglenda.leao@gmail.com
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 151

fortalecimento e dentncia as opressdes que afetam nossas vidas individuais e
coletivas.

Palavras-chave: Escrevivéncia, Mulheres negras, Decolonialidade.

ABSTRACT: In this text, we present a collective reflection from Black women
who are part of the Campina Vila Unido Quilombola Action and Resistance
Nucleus (Narq), located in the municipality of Salvaterra, Marajé/Para. Inspired
by Conceicdo Evaristo's concept of “escrevivéncia” (writinance/life-writing), we
echo our voices as a form of decolonial action, to reflect on our trajectories and
the reasons that keep us in the struggle. We understand writing as a political act,
an instrument for strengthening and denouncing the oppressions that affect our
individual and collective lives.

Keywords: Escrevivéncia; Black Women; Decoloniality.

RESUMEN: En este texto, presentamos una reflexion colectiva de mujeres
negras que forman parte del Nucleo de Accion y Resistencia Quilombola
Campina Vila Unido (Narq), en el municipio de Salvaterra, Marajo/Para.
Inspiradas en el concepto de “escrevivéncia” de Concei¢ao Evaristo, hacemos eco
de nuestras voces como una forma de accion decolonial, para reflexionar sobre
nuestras trayectorias y las razones que nos mantienen en la lucha. Entendemos la
escritura como un acto politico, un instrumento de fortalecimiento y denuncia de
las opresiones que afectan nuestras vidas individuales y colectivas.

Palabras clave: Escrevivéncia; Mujeres Negras; Descolonialidad.
1. INTRODUCAO

Este artigo ¢ fruto de uma constru¢do coletiva. Nele, n6s mulheres negras que
formamos o Nucleo de Acao e Resisténcia Quilombola Campina Vila Unido (Narq) refletimos
brevemente sobre o que € esse coletivo para nds, nossas trajetdrias e o que nos faz permanecer
na luta. Para construi-lo utilizaremos como inspiragdo o conceito de escrevivéncia de

Conceigao Evaristo (2020, p. 30)

Escrevivéncia, em sua concep¢do inicial, se realiza como um ato de escrita das
mulheres negras, como uma a¢do que pretende borrar, desfazer uma imagem do
passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua poténcia de
emissdao também sob o controle dos escravocratas, homens, mulheres e até criangas.
E se ontem nem a voz pertencia as mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos
pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses signos graficos, do
valor da escrita, sem esquecer a pujanga da oralidade de nossas e de nossos
ancestrais. Poténcia de voz, de criagdo, de engenhosidade que a casa-grande soube
escravizar para o deleite de seus filhos (Evaristo, 2020, p. 30).

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 152

Nossa escrita surge como uma reagdo a colonialidade que nos foi imposta, por isso
compreendemos a a¢do de mulheres negras escreverem suas proprias historias -escreviverem-
como uma ag¢ao decolonial, pois sdo formas de contrapor as estruturas de poder.

Para situar o conceito de decolonialidade apresentaremos inicialmente seu oposto, a
Colonialidade. Para Quijano (2005), a criagdo da ideia de ragas pelo capitalismo
colonial/moderno e eurocentrado situou uns em posi¢ao de inferioridade em relagdo a outros,
justificando a existéncia de conquistadores e conquistados.

Um dos eixos fundamentais desse padrao de poder ¢ a classificagdo social da populacao
mundial de acordo com a idéia de raca, uma constru¢cdo mental que expressa a experiéncia
basica da dominagdo colonial e que desde entdo permeia as dimensdes mais importantes do

poder mundial, incluindo sua racionalidade especifica, o eurocentrismo (Quijano, 2005, p.
117).

Essa ideia de superioridade colocou o homem branco, europeu, no poder, em uma
posi¢do a qual negros e indigenas -por exemplo-, pela classificagdo racial, jamais alcangariam.
A classificacdo racial da populag@o e a velha associagdo das novas identidades raciais dos

colonizados com as formas de controle ndo pago, ndo assalariado, do trabalho, desenvolveu

entre os europeus ou brancos a especifica percep¢do de que o trabalho pago era privilégio

dos brancos. A inferioridade racial dos colonizados implicava que ndo eram dignos do

pagamento de saldrio. Estavam naturalmente obrigados a trabalhar em beneficio de seus

amos. Nao ¢ muito dificil encontrar, ainda hoje, essa mesma atitude entre os terratenentes
brancos de qualquer lugar do mundo (Quijano, 2005, p. 120).

A historica visdo negativa dos povos que foram postos em um lugar de inferioridade,
marcaram, € continuam marcando a lenta garantia de seus direitos, ¢ neste contexto, as
mulheres negras estao na pior das posi¢des, expostas diariamente e historicamente a todos os
tipos de violéncia.

O fazer decolonial, ¢ justamente um desfazer colonial, desfazer géneros, estereotipos,
pré-conceitos, etnocentrismos ja internalizados (Franga, 2020). Nesta perspectiva, este texto
foi construido a partir da compreensdo de que a constituicdo e a resiliéncia do Narq sdo
também uma acao decolonial de mulheres negras.

O Narq tem como territorio de pertenca a Comunidade Quilombola Vila
Unido/Campina, localizada no municipio de Salvaterra, arquipélago do Marajo, Pard. O
coletivo teve sua concepgao inicial construida a partir de reflexdes feitas durante as aulas do
curso de Etnodesenvolvimento, onde surgiu a ideia de constitui¢ado de Nucleos em diversos

territorios. O coletivo da Comunidade Quilombola Vila Unido/Campina foi formado em 2019

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 153

e atualmente ¢ formado por cinco mulheres negras que t€ém formacgdes diversas e atuam em
varias areas.

O texto deste artigo € escrito em primeira pessoa pois registra as falas das
componentes do Narqg, contudo em alguns momentos aparece a terceira pessoa “nds” como
referéncia ao coletivo e/ou a comunidade.

Ao refletir sobre a tematica do texto fortalecemos a inspiragdo umas nas outras para
seguir com o trabalho do coletivo, € ndo podemos esquecer que nossa escrita ¢ politica.
Quando falamos sobre nossas trajetorias denunciamos as desigualdades sociais € o racismo
que afeta diariamente nossas vidas e as trajetdrias de outras mulheres negras. E como bem nos
ensinou Concei¢do Evaristo, “se a voz de nossas ancestrais tinha rumos e fungdes demarcadas
pela casa-grande, a nossa escrita ndo. Por isso, afirmo: “a nossa escrevivéncia ndo ¢ para
adormecer os da casa-grande, e sim acorda-los de seus sonos injustos” (Evaristo, 2020, p.
30).”

A seguir serdo apresentados os relatos conforme a ordem de autoria deste artigo:

2. Glenda Cristian Oliveira de Leao

Me chamo Glenda Ledo, sou uma mulher negra, bissexual, educadora popular em
saude, atualmente mestranda em satde coletiva na Amazonia pela Universidade Federal do
Paré, enfermeira de formagao e apaixonada pelo SUS.

Me compreender como uma mulher negra segue sendo um processo de compreensao
diério e busca de um letramento que nunca me foi permitido ter. Foi algo de uns trés ou quatro
anos atras e estd muito vinculado ao Narq e as mulheres que o compde, anteriormente a isso,
eu sempre transitel por espagos majoritariamente brancos, e isso foi algo que se deu sempre
de uma forma muito “tranquila”. Eu sou uma mulher negra que cresceu em uma familia
branca, hoje eu sei que convivi com o racismo, porém, nunca de fato lidei com ele como
racismo, antes eu pensava sé que era algo contra minha pessoa, ndo sei se, pelo meu modo de
me vestir que talvez eu achasse que ndo era adequado para algum espaco que eu estava ou
algo assim. Mas hoje, fazendo essa retrospectiva percebo que ndo, que tinha a ver com a
minha cor, e nesses Ultimos anos, quando eu me entendo quanto uma pessoa negra e

rememoro isso tudo que eu passei, as coisas passam a fazer um pouco mais de sentido.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 154

Conheci o movimento social na graduagdo e eu posso dizer que minha construcao
politica se deu dentro da universidade, dentro do centro académico, ele foi um espaco em que
eu pude conhecer muita coisa, em que eu pude entender um pouco mais, “o0 meu lugar no
mundo como uma pessoa politica”. O que me lembra uma fala de Lucia Xavier na tese de
doutorado da Zambrano:

[Na Universidade] vocé acaba nao s6 tomando consciéncia da sua propria condigdo,
mas também conhece outras coisas, questionamentos, leitura e discussdes... A
Universidade contribuiu muito com minha formacao, inclusive me mostrando que
estudante negro na faculdade ¢ elite, até pode existir alguns que tiveram condigdes

financeiras durante a vida e entraram na faculdade, o que nao é meu caso (Xavier,
2005. p. 101).

Mas diferente dela que entendeu a universidade como esse lugar ndo apenas de
formacgao politica, mas de tomada de consciéncia racial, para mim esse processo ndo foi tao
simples, nao sobre a questdo racial, porque hoje eu vejo que minha graduacdo foi
extremamente branca, s6 consigo lembrar de uma pessoa, de fato que eu reconheci como uma
pessoa preta na minha sala e ele nem formou junto comigo. Entdo, o tempo inteiro eu estive
sempre rodeada de pessoas brancas. E até dentro do proprio centro académico, existiam
pessoas pretas, mas essa fala sobre raga, sobre se entender quanto uma pessoa negra, nao foi
algo que eu vi nesses espacos de discussdo de meu convivio, discutiamos a importancia das
politicas publicas, das Iutas de classe pela questio da das melhorias para a categoria da
enfermagem, quanto estudante, a questdo do aumento da passagem de Onibus, auxilio
estudantil, bolsa, fomento a pesquisa e a acessibilidade destes.

Ao sair da graduacdo e ter que encarar o mercado de trabalho e todas as dindmicas de
politicagem que envolvem esses espacos, ter que lidar com partidos e politicos que ndo me
representavam, percebo que me afasto do corpo a corpo que existia no movimento social e
como graduada vou descobrindo o que ¢ o servigo de saude publica, suas necessidades e
percebo ainda mais o quanto a gente precisa brigar pela melhoria deste. Demandas que me
acompanharam no trabalho desenvolvido como residente e como servidora em Barcarena,
integrando o Conselho Municipal dos Direitos da Mulher (CMDM) e ainda mais ao
desembarcar em Salvaterra, no Marajo e perceber a diferenca que fazia uma pessoa negra que
se identifica com as lutas ocupar um cargo de chefia me mostraram que eu nunca de fato me

afastei do movimento, as pautas que mudaram com o passar do tempo.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 155

Em meio a tudo isso eu ja frequentava a comunidade Quilombola de Vila Unido
Campina desde antes da mudanga para Salvaterra e apOs ir morar no municipio sempre estava
presente nas atividades desenvolvidas pelo Nucleo como apoio as acdes realizadas na
comunidade, até que um dia, Luciane Lopes me fez o convite para integrar oficialmente o
Narq, de inicio eu fiquei um pouco receosa se 0 espago era para mim, pois apesar de ser um
espaco de mulheres negras, existia um diferencial, todas eram quilombolas ¢ mesmo sendo
uma pessoa aquilombada ha alguns anos, ndo me via nesse espago, mas eu ja estava tao dentro
de tudo que eu aceitei o convite e tenho a cada dia me integrando ainda mais as demandas que
este coletivo trabalha, que acima de tudo ¢ um coletivo onde encontramos parceria,
compartilhamentos, afetos, onde podemos sorrir ¢ chorar, tudo a0 mesmo tempo, composto
por mulheres de muita forca e resisténcia.

No Narq tenho me desenvolvido como educadora popular em saude, levando para
junto da comunidade as informagdes de saude de maneira mais acessivel, propondo didlogos e
buscando ser essa pessoa que apoia a melhoria coletiva, porque eu realmente acredito que €
no coletivo que a gente faz mudanca. Estar no movimento social através desse coletivo me

constroi a cada dia quanto a mulher negra que hoje eu sei que sou.

3. Luciane Barbosa Lopes

Me chamo Luciane Barbosa Lopes, sou uma mulher quilombola, pesquisadora e
negra, de Salvaterra, Marajo, territorio Quilombola de Vila Unido/Campina.

Sou uma das fundadoras do Narg. A resiliéncia desse coletivo ¢ alicercada na amizade
e na confianca. N6s (que formamos o coletivo) somos amigas € por iSso conseguimos seguir
com os trabalhos. Depois desses poucos anos que o Narq surgiu (fundamos o coletivo em
2019) construimos algumas parcerias com institui¢des, € nesse escopo a Universidade Federal
do Para, nos auxilia muito.

Nao quero aqui romantizar, criando uma imagem de que no trabalho com a
comunidade ¢ tudo lindo e maravilhoso, que nada machuca ou incomoda. Na verdade, falar do
Narq ¢ também falar sobre dor, sobre a incompreensdo.... As pessoas dos movimentos

sociais, quem trabalha com educacdo de base e esta nessa linha de frente, ¢ sempre muito

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 156

cobrado. A gente ndo recebe tanto agradecimento ou reconhecimento, em verdade, a gente
recebe muitas cobrangas o tempo inteiro.

Em varios momentos durante o trabalho do Narq nds passamos por situagdes bem
desagradaveis, constrangimentos e acusagdes também. Como somos amigas, a gente reune,
toma uma cerveja, um café da tarde, para conversar, colocar as coisas na mesa, debater sobre
0 que esta acontecendo e esses momentos nos fortalecem.

No coletivo somos 5 mulheres e cada uma tem suas ocupagdes, tem os seus problemas
diarios, suas preocupagdes e o trabalho com o Narq ¢ feito durante os momentos de “folga”,
digo folga entre aspas porque a vida ¢ muito corrida, a gente faz tantas coisas a0 mesmo
tempo que acaba ndo tendo folga, e nos momentos que a gente poderia -ou precisaria- estar
fazendo outras coisas ou descansando, fazemos esse trabalho de educac¢do de base, de
construcdo coletiva e pensamos em estratégias para melhorar a vida das pessoas na
comunidade pensando também em apoiar no processo de titulagdo do territorio.

A Comunidade Quilombola Vila Unido/Campina ¢ certificada ha algum tempo, mas
ainda nao ¢ titulada. Isso cria uma necessidade constantemente de a gente se reinventar, se
reorganizar para lidar com o dia a dia, com as visdes de mundo que se chocam, pois muitas
pessoas de fora tem vindo morar no territdrio e ndo respeitam as nossas regras, nosso modo de
vida, isso faz com que a comunidade fique vulneravel. Na verdade, como mulheres negras e
pobres, ja somos vulnerabilizadas por todo o processo de constru¢do do Brasil, convivemos
diariamente com os frutos podres das desigualdades sociais, com o racismo e a dificuldade de
acesso a politicas publicas e de reparagao.

A comunidade ¢ atravessada por uma rodovia, a PA 154, o que facilitou a vida da
gente, pois permite o acesso a alimentos e outras coisas que vém de outras comunidades, o
acesso a cidade que ¢ onde funcionam os bancos, as secretarias municipais, o hospital... mas
esse acesso que chega com o chamado desenvolvimento, também vem carregado de muita
coisa ruim, de individualismos, violéncia, inseguranca e de varias coisas que seriam
“problemas da cidade grande” e hoje chegam na comunidade com muita forga.

O trabalho com o Narq ¢ sempre de construgao coletiva. Hoje uma das nossas frentes ¢
o fortalecimento das mulheres na comunidade de varias formas e uma delas ¢ o incentivo a
independéncia financeira. A comunidade tem uma caracteristica muito interessante, a frente

de luta ¢ muito ocupada por mulheres, elas estdo nas frentes por educacao de qualidade, estdo

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 157

a frente da associacdo e das organizacdes coletivas. Assim como ndés do Narq. Entdo a
comunidade tem essa caracteristica muito feminina, porém ndo dé para fechar os olhos e achar
que ¢ tudo lindo, pois na verdade nés, mulheres, estamos sempre a frente, organizando as
coisas, nos doando pra fazer varias coisas a0 mesmo tempo, mas ainda precisamos lutar muito
por reconhecimento e respeito, dentro e fora da comunidade, pois apesar de a mulher fazer as
coisas, o reconhecimento ¢ mais facil para os homens, o que eu sinto é que as vezes estamos
fazendo um monte de coisas, construindo, trabalhando e um homem vem, faz um uma
coisinha minima e pronto, ele vira, o melhor homem do mundo, o revolucionério, sabe? Isso ¢
muito frustrante. A gente precisa fazer 100 vezes mais do que um homem, principalmente
nés, mulheres negras, a gente ndo tem nem tempo, mas vai se organizando, se adaptando e se
enrolando também com um monte de demanda, e o que que faz a gente permanecer nessa luta
diaria, que € muito sofrida ¢ o fato de o trabalho com o coletivo ser inspirador. Quando vemos
as coisas dando certo, o trabalho fluindo, a comunidade se organizando e as mulheres
acessando politicas publicas, renda e garantindo a alimentagdo de suas familias gratificante.

E muito gratificante, por exemplo, olhar para um canteiro de horta, ou para uma
mulher ali cultivando, colhendo e saber que a gente fez parte disso de alguma forma, pois
tudo € construido esperangcando e com muito amor.

Estamos seguindo e continuaremos até onde der, e quando a gente ndo conseguir mais,
vai olhar para tras com muito orgulho das coisas que a gente fez. Se a gente nao conseguir
mais sustentar o Narq ele acaba, mas a gente vai acabar se envolvendo em outros coletivos,
em outras frentes de luta. Acho que faz parte da gente. Com o tempo eu descobri que estar no
movimento social faz parte de mim, apesar dos pesares, das dores, e das decepgdes, me ajuda
a ser quem eu sou, me ajuda a ter orgulho da minha trajetoria.

Levei muito tempo para encontrar espagos que me respeitassem como encontrei no
Narq e isso também me faz acreditar no poder desse coletivo. Se eu fosse resumir, diria que o

Narq ¢ acolhimento e espago de cuidado, com o corpo, com o emocional € com o territorio.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 158

4. Lidia Vilhena Pantoja

Ol4! Meu nome ¢ Lidia Vilhena Pantoja, sou mulher negra quilombola, pertencente a
comunidade quilombola de Vila Unido Campina. Atualmente, sou servidora publica e tenho a
alegria de trabalhar na mesma escola onde cursei a Educacao Infantil e os anos iniciais.

Estudei em uma escola localizada dentro do territério quilombola, mas sé fui
compreender, de fato, o que significava ser quilombola depois da minha entrada na
universidade. Antes disso, mesmo vivendo em uma comunidade quilombola, eu nao tinha
consciéncia da importancia dessa identidade. Pelo contrario, durante muito tempo, acreditei
que ser quilombola era motivo de vergonha, reflexo do processo de escravizacdo e do
silenciamento da nossa historia. Essa educacao formal racista nunca nos ensinou a valorizar
nossas raizes e resisténcias.

Na Ilha do Maraj6, onde estd o meu territorio, os movimentos sociais aconteciam, mas
ndo chegavam até mim. Eu era jovem e ndo tinha noc¢do de pertencimento. Um episddio que
me marcou profundamente foi quando uma lideranga da época me disse que eu ndo era
quilombola por “ndo ser negra”. Naquele momento, ndo soube como me defender, pois ainda
era muito jovem e ndo tinha conhecimento suficiente.

Com o tempo, aprendi que minha identidade ¢ legitima e que ser quilombola ¢ motivo
de orgulho, resisténcia e forga coletiva. Hoje, como professora, transformo essa experiéncia
em ensinamento: fago questdo de mostrar aos meus alunos a importancia do pertencimento e
da identidade, para que nunca passem pelo apagamento que eu vivi.

Uma virada importante na minha trajetoria aconteceu quando minha amiga Dayane
Amador me convidou para participar do Nucleo de Agao e Resisténcia Quilombola Campina
Vila Unido (Narq), projeto pensado durante uma atividade da turma de Etnodesenvolvimento
do Campus de Soure, que visava organizar uma rede comunitdria com niicleos em diversos
territorios de povos e comunidades tradicionais. Aceitei o convite, percebendo a oportunidade
de desenvolver agdes que respondessem as necessidades da comunidade, envolvendo esporte,
lazer, educacao, territorialidade e valorizagao da realidade quilombola.

Pouco tempo depois, em novembro de 2019, participei do evento “Amazonia, Centro
do Mundo”, realizado em Altamira (PA). O encontro reuniu movimentos sociais, povos

indigenas, ribeirinhos, quilombolas, ativistas e cientistas, com debates, oficinas e rodas de

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 159

conversa sobre a defesa da Amazodnia, sustentabilidade e valorizagdo dos povos da floresta.
Essa experiéncia ampliou minha visdo sobre a importancia da articulacdo entre diferentes
comunidades e reforcou meu compromisso com a luta pelo territorio e a identidade
quilombola.

Em 2020, assumi a presidéncia da associacdo da comunidade, e junto com o Narq
conseguimos aprovar o projeto “Conversando com Mae Terra — Convidado Solidario no
Quilombo Vila Unido/Campina- Marajo. Brasil”, para a construcao de 10 canteiros produtivos
que visavam fortalecer o cultivo de alimentos durante a pandemia. Apesar das dificuldades e
do descrédito de algumas pessoas por sermos jovens, o projeto foi implementado e se tornou o
alicerce da Feira Quilombola, que hoje ocorre mensalmente e permite a comercializagdo de
alimentos cultivados na comunidade.

Entre abril e setembro de 2021, participamos de oficinas de fotografia, direito de uso
de imagem, edi¢do de videos e TICs, com apoio da professora Ana Claudia do Amaral Ledo,
do professor Gustavo Goulart Moreira Moura, das alunas Taina Silva de Almeida e Carolina
Lima Guimaraes, além da participagdo ativa da comunidade. Além disso, o nucleo também
desenvolveu oficinas culturais e educativas. O trabalho apoiado pelos professores citados
anteriormente resultou no livro “Memorias Autdonomas do Quilombo Campina Vila Unido e o
direito ao olhar”, onde foram registradas historias e memorias de alguns mais velhos da
comunidade que ainda ndo haviam ancestralizado.

Outro ponto marcante foi perceber como enxergdvamos nossa propria comunidade.
Por muito tempo, pelo fato de nosso territorio ser cortado por uma rodovia, nods s6 nos
visualizdvamos a partir dessa divisdo externa. Foi através da oficina de cartografia social, em
que desenhamos nossa comunidade, que percebemos algo transformador: somos muito mais
do que imagindvamos, com riquezas, historias e forca coletiva para além dos limites impostos
de fora.

Confesso que em alguns momentos, pensei em desistir. Mas percebi que, se eu
recuasse, tantas pessoas da nossa comunidade continuariam sem conhecer sua propria historia
e identidade. E mesmo diante de trai¢cdes e obstaculos, ndo me deixei vencer. Cada desafio me
fortaleceu e reforgou meu proposito: ensinar, inspirar e empoderar outros, mostrando que ¢é

possivel superar dificuldades e transformar a realidade ao nosso redor.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 160

O que me fez permanecer no movimento foi a consciéncia de que minha participacao
transformava vidas, fortalecia o conhecimento, o pertencimento e a identidade da
comunidade. Cada oficina, cada projeto e cada agao coletiva me mostraram que vale a pena
persistir, lutar e contribuir para que outras pessoas também tenham acesso a oportunidades
que mudem suas historias.

O Narq ¢ um espago de acolhimento, onde cada um valoriza as qualidades das outras e
as pequenas maravilhas do dia a dia. Desavencgas acontecem, mas buscamos sempre
supera-las, refletindo juntas sobre nossas atitudes e tomando decisdes de forma coletiva.
Conversamos, tragcamos planos, definimos metas e organizamos os projetos que vamos
executar, fortalecendo nosso trabalho e nosso vinculo. E nesses encontros que percebemos
que, embora muitos passos parecam pequenos, como passos de formiga, para nos, eles sao
gigantescos. E esse cuidado e esforgo conjunto que tornam o Narq um lugar unico e

transformador.

5. Lidiane Vilhena Pantoja

Ol4, me chamo Lidiane Vilhena Pantoja, mulher negra quilombola, nascida e criada na
comunidade de Vila Unido Campina, no interior de Salvaterra, Arquipélago do Marajo - Para.

Atualmente, sou bibliotecaria de formagdo, porém nio estou exercendo minhas
fungdes; atuo como facilitadora e educadora social junto ao Narq.

Comecei a ouvir, ainda muito pequena, na escola, que, para além de salvaterrense, eu
era quilombola e descendente de escravos. Isso me deixava envergonhada, por ndo
compreender o real motivo da nossa identidade. Os livros, até hoje, ensinam apenas o lado do
colonizador como se nossa existéncia tivesse comecado em 1500, quando fomos invadidos e
catequizados pelos europeus.

Diante de informagdes que nos atravessavam com tanta violéncia, era impossivel
sentir orgulho de tamanha crueldade.

Com o tempo, passei a participar da constru¢do das associagdes quilombolas. Por
anos, atuei como segunda tesoureira na associagdo de minha comunidade, cargo que me fez
enxergar a importancia da ancestralidade para nos tanto individualmente quanto de forma

comunitaria e a relevancia de mostrar que o pequeno também pode fazer a diferenga. Nao

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 161

somos descendentes de escravos, somos descendentes de pessoas que foram escravizadas,
arrancadas de suas terras e trazidas a forga para este continente.

A construcdo do Narq ¢ continua, alimentada por rodas de conversa e formagdes que
nos moldam e fortalecem no movimento social. Cada dia como parte de um coletivo que esta
na linha de frente na comunidade ¢ um exercicio de reconstru¢do: aprender a lidar com piadas
que carregam o peso do preconceito disfarcado de opinido, enfrentar o estigma de que, para
ocupar espagos de lideranga, precisamos abrir mao da maternidade, da vida conjugal e ainda
suportar o esteredtipo de que nossos corpos negros sdo algo vulgar. Muitas de nds carregam a
experiéncia de ser maes solo, enquanto enfrentam a resisténcia de parceiros que ndo aceitam
nossa liberdade de pensamento. Um processo que poderia ser de crescimento mutuo acaba
revelando o quanto ainda precisamos transformar as relacdes e a sociedade.

J4 me senti muitas vezes assim: quanto mais forte uma mulher negra se torna, mais
solitaria fica, pois, muitos homens ndo suportam ver uma mulher ocupando espacos que
historicamente ndo foram pensados para elas. SAo muitas lutas e, as vezes, até calinias vindas
dos mais proximos, de quem menos esperamos. Isso enfraquece, adoece e desmotiva quem
esta na lida, buscando melhorias coletivas.

O caminho ¢ cheio de percalgos, dividas sobre como lidar com certas situagdes e
pessoas, perguntas didrias e reflexdes constantes. Mas seguimos, entre acertos € erros,
tentando ser o melhor de nos, apoiando e fortalecendo umas as outras. Porque, para além da
militdncia, o Narq ¢ conhecimento, ¢ quebra de limites imaginarios, de percepgdes rasas; ¢

espago de acolhimento e de fortalecimento de mulheres negras.

CONSIDERACOES FINAIS

O Narq se materializa como um lugar de acolhimento e parceria. E a manifestagdo do
poder transformador de mulheres negras quando se reinem em prol de uma causa coletiva.
Formado por mulheres com trajetdrias diferentes, mas que se atravessam, o coletivo se tornou
algo que excede o trabalho e que apesar de ter uma trajetoria temporal curta comparada aos
movimentos sociais mais antigos, o Narq vem construindo com muita dedicacao e vontade de

mudanga seu espago dentro e fora da comunidade.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Ledo, Lopes, Pantoja, Pantoja 162

Destacamos que a quinta integrante do Narq, ¢ Dayane Chaves Amador, uma mulher
preta, quilombola inspiradora, e ainda que sua fala ndo tenha sido registrada a tempo de

compor este escrito, exaltamos sua trajetdria como fundamental para o coletivo.

REFERENCIAS

EVARISTO, Conceigdo. A escrevivéncia e seus subtextos. In: Duarte, C.; Nunes, I. (org.).
Escrevivéncia: a escrita de nos: reflexdes sobre a obra de Conceigdo Evaristo. Rio de Janeiro:
Mina Comunicagao e Arte. 2020.

FRANCA, Fagner Torres de. Metodologias decoloniais: um museu de grandes novidades?.
In Cadernos de estudos culturais, Campo Grande, MS, v. 2, p. 77-88. 2020.

Lucia Xavier, depoimento a Maria Contins, Liderangas negras. Rio de Janeiro: Aeroplano
Editora. In ZAMBRANO, Catalina G. Capitulo 2. In: Mulheres Negras em Movimento.
Ativismo Transnacional na América Latina (1980-1995) Tese de Doutorado. p.79-127. 2005.

QUIJANO, Anibal. A colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciéncias sociais. Perspectivas latino-americanas.
CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales. ISBN 987-1183-24-0, Buenos
Aires: CLACSO, p. 117- 142, 2005.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 150-162, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. INTRODUÇÃO 
	2. Glenda Cristian Oliveira de Leão 
	3. Luciane Barbosa Lopes 
	4. Lídia Vilhena Pantoja  
	5. Lidiane Vilhena Pantoja 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 

