
Artigo 

___________________________________________________________________________ 

VOZES DE MULHERES NEGRAS DA AMAZÔNIA 
MARAJOARA: ESCREVIVÊNCIAS DO NARQ CAMPINA 

VILA UNIÃO 
___________________________________________________________________________ 

 

VOICES OF BLACK WOMEN FROM THE MARAJOARA AMAZON: WRITINGS BY 
NARQ CAMPINA VILA UNIÃO 

 
VOCES DE MUJERES NEGRAS QUE RESECON DE LA AMAZONÍA MARAJOARA: 

ESCRITOS DE NARQ CAMPINA VILA UNIÃO 
 
 

Glenda Cristian Oliveira de Leão1 
 https://orcid.org/0000-0002-0600-9255    

 https://lattes.cnpq.br/4019116186974380  
 

  Luciane Barbosa Lopes2 
 https://orcid.org/0009-0001-1349-8616      

 http://lattes.cnpq.br/7051349125192607     
 

Lídia Vilhena Pantoja3 
 https://orcid.org/0009-0007-5573-393X      

 https://lattes.cnpq.br/6626756509454151     
 

 Lidiane Vilhena Pantoja4 
 https://orcid.org/0009-0005-4223-6008    

 https://lattes.cnpq.br/7704809273371965   
 

RESUMO: Nesse texto apresentamos uma reflexão coletiva de mulheres negras 
que compõem o Núcleo de Ação e Resistência Quilombola Campina Vila União 
(Narq), no município de Salvaterra, Marajó/Pará. Inspiradas no conceito de 
escrevivência de Conceição Evaristo, trazemos nossas vozes como uma forma de 
ação decolonial, para refletir sobre nossas trajetórias e as razões que nos mantêm 
na luta. Compreendemos a escrita como um ato político, um instrumento de 

4 Mulher negra, quilombola, educadora social, Bibliotecária pela Universidade Federal do Pará (2024). Integrante 
do MensureLab - Laboratório de Estudos Métricos da Informação e de Avaliação de Políticas Públicas em CTI 
para o desenvolvimento da Amazônia Legal. Colaboradora do Núcleo de Ação e Resistência Quilombola 
Campina Vila União. E-mail: vilhenalidiane97@gmail.com.  

3 Pedagoga formada pela UFPA, professora e educadora social quilombola da comunidade Vila União, no Marajó 
(PA). Atua na valorização da identidade quilombola, na educação de crianças e jovens e no fortalecimento de 
práticas comunitárias. Colaboradora do coletivo Narq Campina Vila União. E-mail: lidiavilhena23@gmail.com.  

2 Mulher, negra, quilombola, educadora social, doutoranda em Sociologia e Antropologia- UFPA, bolsista pela 
Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Ma. Agriculturas 
Familiares e Desenvolvimento Sustentável. Graduada em Ciências Naturais e Licenciatura Integrada em 
Ciências, Matemática e Linguagens. Fundadora e colaboradora do coletivo Narq Campina Vila União. E-mail: 
lopesluciane23@gmail.com.  

1 Enfermeira, mestranda em Saúde Coletiva na Amazônia pela Universidade Federal do Pará (UFPA), bolsista 
pela Fundação Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível Superior (CAPES). Graduada pela 
Universidade do Estado do Pará (UEPA), especialista em Gestão em Saúde pela ENSP/Fiocruz, em Atenção à 
Saúde da Mulher e da Criança pelo Programa de Residência Multiprofissional em Saúde da UEPA/FSCMP. 
Colaboradora do coletivo Narq Campina Vila União. E-mail: enfaglenda.leao@gmail.com.   

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

https://orcid.org/0000-0002-0600-9255
https://lattes.cnpq.br/4019116186974380
https://orcid.org/0009-0001-1349-8616
http://lattes.cnpq.br/7051349125192607
https://orcid.org/0009-0007-5573-393X
https://lattes.cnpq.br/6626756509454151
https://orcid.org/0009-0005-4223-6008
https://lattes.cnpq.br/7704809273371965
mailto:vilhenalidiane97@gmail.com
mailto:lidiavilhena23@gmail.com
mailto:lopesluciane23@gmail.com
mailto:enfaglenda.leao@gmail.com
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 151 

fortalecimento e denúncia às opressões que afetam nossas vidas individuais e 
coletivas. 
Palavras-chave: Escrevivência, Mulheres negras, Decolonialidade. 

 
ABSTRACT: In this text, we present a collective reflection from Black women 
who are part of the Campina Vila União Quilombola Action and Resistance 
Nucleus (Narq), located in the municipality of Salvaterra, Marajó/Pará. Inspired 
by Conceição Evaristo's concept of “escrevivência” (writinance/life-writing), we 
echo our voices as a form of decolonial action, to reflect on our trajectories and 
the reasons that keep us in the struggle. We understand writing as a political act, 
an instrument for strengthening and denouncing the oppressions that affect our 
individual and collective lives. 
Keywords: Escrevivência; Black Women; Decoloniality. 
 
RESUMEN: En este texto, presentamos una reflexión colectiva de mujeres 
negras que forman parte del Núcleo de Acción y Resistencia Quilombola 
Campina Vila União (Narq), en el municipio de Salvaterra, Marajó/Pará. 
Inspiradas en el concepto de “escrevivência” de Conceição Evaristo, hacemos eco 
de nuestras voces como una forma de acción decolonial, para reflexionar sobre 
nuestras trayectorias y las razones que nos mantienen en la lucha. Entendemos la 
escritura como un acto político, un instrumento de fortalecimiento y denuncia de 
las opresiones que afectan nuestras vidas individuales y colectivas. 
Palabras clave: Escrevivência; Mujeres Negras; Descolonialidad. 

1. INTRODUÇÃO 

Este artigo é fruto de uma construção coletiva. Nele, nós mulheres negras que 

formamos o Núcleo de Ação e Resistência Quilombola Campina Vila União (Narq) refletimos 

brevemente sobre o que é esse coletivo para nós, nossas trajetórias e o que nos faz permanecer 

na luta. Para construí-lo utilizaremos como inspiração o conceito de escrevivência de 

Conceição Evaristo (2020, p. 30) 

Escrevivência, em sua concepção inicial, se realiza como um ato de escrita das 
mulheres negras, como uma ação que pretende borrar, desfazer uma imagem do 
passado, em que o corpo-voz de mulheres negras escravizadas tinha sua potência de 
emissão também sob o controle dos escravocratas, homens, mulheres e até crianças. 
E se ontem nem a voz pertencia às mulheres escravizadas, hoje a letra, a escrita, nos 
pertencem também. Pertencem, pois nos apropriamos desses signos gráficos, do 
valor da escrita, sem esquecer a pujança da oralidade de nossas e de nossos 
ancestrais. Potência de voz, de criação, de engenhosidade que a casa-grande soube 
escravizar para o deleite de seus filhos (Evaristo, 2020, p. 30). 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 152 

Nossa escrita surge como uma reação à colonialidade que nos foi imposta, por isso 

compreendemos a ação de mulheres negras escreverem suas próprias histórias -escreviverem- 

como uma ação decolonial, pois são formas de contrapor as estruturas de poder. 

Para situar o conceito de decolonialidade apresentaremos inicialmente seu oposto, a 

Colonialidade. Para Quijano (2005), a criação da ideia de raças pelo capitalismo 

colonial/moderno e eurocentrado situou uns em posição de inferioridade em relação a outros, 

justificando a existência de conquistadores e conquistados. 

Um dos eixos fundamentais desse padrão de poder é a classificação social da população 
mundial de acordo com a idéia de raça, uma construção mental que expressa a experiência 
básica da dominação colonial e que desde então permeia as dimensões mais importantes do 
poder mundial, incluindo sua racionalidade específica, o eurocentrismo (Quijano, 2005, p. 
117). 

Essa ideia de superioridade colocou o homem branco, europeu, no poder, em uma 

posição a qual negros e indígenas -por exemplo-, pela classificação racial, jamais alcançariam.  

A classificação racial da população e a velha associação das novas identidades raciais dos 
colonizados com as formas de controle não pago, não assalariado, do trabalho, desenvolveu 
entre os europeus ou brancos a específica percepção de que o trabalho pago era privilégio 
dos brancos. A inferioridade racial dos colonizados implicava que não eram dignos do 
pagamento de salário. Estavam naturalmente obrigados a trabalhar em benefício de seus 
amos. Não é muito difícil encontrar, ainda hoje, essa mesma atitude entre os terratenentes 
brancos de qualquer lugar do mundo (Quijano, 2005, p. 120). 

A histórica visão negativa dos povos que foram postos em um lugar de inferioridade, 

marcaram, e continuam marcando a lenta garantia de seus direitos, e neste contexto, as 

mulheres negras estão na pior das posições, expostas diariamente e historicamente a todos os 

tipos de violência. 

O fazer decolonial, é justamente um desfazer colonial, desfazer gêneros, estereótipos, 

pré-conceitos, etnocentrismos já internalizados (França, 2020). Nesta perspectiva, este texto 

foi construído a partir da compreensão de que a constituição e a resiliência do Narq são 

também uma ação decolonial de mulheres negras. 

O Narq tem como território de pertença a Comunidade Quilombola Vila 

União/Campina, localizada no município de Salvaterra, arquipélago do Marajó, Pará. O 

coletivo teve sua concepção inicial construída a partir de reflexões feitas durante as aulas do 

curso de Etnodesenvolvimento, onde surgiu a ideia de constituição de Núcleos em diversos 

territórios. O coletivo da Comunidade Quilombola Vila União/Campina foi formado em 2019 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 153 

e atualmente é formado por cinco mulheres negras que têm formações diversas e atuam em 

várias áreas.  

O texto deste artigo é escrito em primeira pessoa pois registra as falas das 

componentes do Narq, contudo em alguns momentos aparece a terceira pessoa “nós” como 

referência ao coletivo e/ou à comunidade. 

Ao refletir sobre a temática do texto fortalecemos a inspiração umas nas outras para 

seguir com o trabalho do coletivo, e não podemos esquecer que nossa escrita é política. 

Quando falamos sobre nossas trajetórias denunciamos as desigualdades sociais e o racismo 

que afeta diariamente nossas vidas e as trajetórias de outras mulheres negras. E como bem nos 

ensinou Conceição Evaristo, “se a voz de nossas ancestrais tinha rumos e funções demarcadas 

pela casa-grande, a nossa escrita não. Por isso, afirmo: “a nossa escrevivência não é para 

adormecer os da casa-grande, e sim acordá-los de seus sonos injustos” (Evaristo, 2020, p. 

30).” 

A seguir serão apresentados os relatos conforme a ordem de autoria deste artigo: 

2. Glenda Cristian Oliveira de Leão 

Me chamo Glenda Leão, sou uma mulher negra, bissexual, educadora popular em 

saúde, atualmente mestranda em saúde coletiva na Amazônia pela Universidade Federal do 

Pará, enfermeira de formação e apaixonada pelo SUS. 

Me compreender como uma mulher negra segue sendo um processo de compreensão 

diário e busca de um letramento que nunca me foi permitido ter. Foi algo de uns três ou quatro 

anos atrás e está muito vinculado ao Narq e as mulheres que o compõe, anteriormente a isso, 

eu sempre transitei por espaços majoritariamente brancos, e isso foi algo que se deu sempre 

de uma forma muito “tranquila”. Eu sou uma mulher negra que cresceu em uma família 

branca, hoje eu sei que convivi com o racismo, porém, nunca de fato lidei com ele como 

racismo, antes eu pensava só que era algo contra minha pessoa, não sei se, pelo meu modo de 

me vestir que talvez eu achasse que não era adequado para algum espaço que eu estava ou 

algo assim. Mas hoje, fazendo essa retrospectiva percebo que não, que tinha a ver com a 

minha cor, e nesses últimos anos, quando eu me entendo quanto uma pessoa negra e 

rememoro isso tudo que eu passei, as coisas passam a fazer um pouco mais de sentido. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 154 

Conheci o movimento social na graduação e eu posso dizer que minha construção 

política se deu dentro da universidade, dentro do centro acadêmico, ele foi um espaço em que 

eu pude conhecer muita coisa, em que eu pude entender um pouco mais, “o meu lugar no 

mundo como uma pessoa política”. O que me lembra uma fala de Lucia Xavier na tese de 

doutorado da Zambrano: 

[Na Universidade] você acaba não só tomando consciência da sua própria condição, 
mas também conhece outras coisas, questionamentos, leitura e discussões... A 
Universidade contribuiu muito com minha formação, inclusive me mostrando que 
estudante negro na faculdade é elite, até pode existir alguns que tiveram condições 
financeiras durante a vida e entraram na faculdade, o que não é meu caso (Xavier, 
2005. p. 101). 

Mas diferente dela que entendeu a universidade como esse lugar não apenas de 

formação política, mas de tomada de consciência racial, para mim esse processo não foi tão 

simples, não sobre a questão racial, porque hoje eu vejo que minha graduação foi 

extremamente branca, só consigo lembrar de uma pessoa, de fato que eu reconheci como uma 

pessoa preta na minha sala e ele nem formou junto comigo. Então, o tempo inteiro eu estive 

sempre rodeada de pessoas brancas. E até dentro do próprio centro acadêmico, existiam 

pessoas pretas, mas essa fala sobre raça, sobre se entender quanto uma pessoa negra, não foi 

algo que eu vi nesses espaços de discussão de meu convívio, discutíamos a importância das 

políticas públicas, das lutas de classe pela questão da das melhorias para a categoria da 

enfermagem, quanto estudante, a questão do aumento da passagem de ônibus, auxilio 

estudantil, bolsa, fomento à pesquisa e a acessibilidade destes. 

Ao sair da graduação e ter que encarar o mercado de trabalho e todas as dinâmicas de 

politicagem que envolvem esses espaços, ter que lidar com partidos e políticos que não me 

representavam, percebo que me afasto do corpo a corpo que existia no movimento social e 

como graduada vou descobrindo o que é o serviço de saúde pública, suas necessidades e 

percebo ainda mais o quanto a gente precisa brigar pela melhoria deste. Demandas que me 

acompanharam no trabalho desenvolvido como residente e como servidora em Barcarena, 

integrando o Conselho Municipal dos Direitos da Mulher (CMDM) e ainda mais ao 

desembarcar em Salvaterra, no Marajó e perceber a diferença que fazia uma pessoa negra que 

se identifica com as lutas ocupar um cargo de chefia me mostraram que eu nunca de fato me 

afastei do movimento, as pautas que mudaram com o passar do tempo. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 155 

Em meio a tudo isso eu já frequentava a comunidade Quilombola de Vila União 

Campina desde antes da mudança para Salvaterra e após ir morar no município sempre estava 

presente nas atividades desenvolvidas pelo Núcleo como apoio às ações realizadas na 

comunidade, até que um dia, Luciane Lopes me fez o convite para integrar oficialmente o 

Narq, de início eu fiquei um pouco receosa se o espaço era para mim, pois apesar de ser um 

espaço de mulheres negras, existia um diferencial, todas eram quilombolas e mesmo sendo 

uma pessoa aquilombada há alguns anos, não me via nesse espaço, mas eu já estava tão dentro 

de tudo que eu aceitei o convite e tenho a cada dia me integrando ainda mais às demandas que 

este coletivo trabalha, que acima de tudo é um coletivo onde encontramos parceria, 

compartilhamentos, afetos, onde podemos sorrir e chorar, tudo ao mesmo tempo, composto 

por mulheres de muita força e resistência.   

No Narq tenho me desenvolvido como educadora popular em saúde, levando para 

junto da comunidade as informações de saúde de maneira mais acessível, propondo diálogos e 

buscando ser essa pessoa que apoia a melhoria coletiva, porque eu realmente acredito que é 

no coletivo que a gente faz mudança. Estar no movimento social através desse coletivo me 

constrói a cada dia quanto a mulher negra que hoje eu sei que sou. 

3. Luciane Barbosa Lopes 

Me chamo Luciane Barbosa Lopes, sou uma mulher quilombola, pesquisadora e 

negra, de Salvaterra, Marajó, território Quilombola de Vila União/Campina. 

Sou uma das fundadoras do Narq. A resiliência desse coletivo é alicerçada na amizade 

e na confiança. Nós (que formamos o coletivo) somos amigas e por isso conseguimos seguir 

com os trabalhos. Depois desses poucos anos que o Narq surgiu (fundamos o coletivo em 

2019) construímos algumas parcerias com instituições, e nesse escopo a Universidade Federal 

do Pará, nos auxilia muito. 

Não quero aqui romantizar, criando uma imagem de que no trabalho com a 

comunidade é tudo lindo e maravilhoso, que nada machuca ou incomoda. Na verdade, falar do 

Narq é também falar sobre dor, sobre a incompreensão…. As pessoas dos movimentos 

sociais, quem trabalha com educação de base e está nessa linha de frente, é sempre muito 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 156 

cobrado. A gente não recebe tanto agradecimento ou reconhecimento, em verdade, a gente 

recebe muitas cobranças o tempo inteiro.  

Em vários momentos durante o trabalho do Narq nós passamos por situações bem 

desagradáveis, constrangimentos e acusações também. Como somos amigas, a gente reúne, 

toma uma cerveja, um café da tarde, para conversar, colocar as coisas na mesa, debater sobre 

o que está acontecendo e esses momentos nos fortalecem.  

No coletivo somos 5 mulheres e cada uma tem suas ocupações, tem os seus problemas 

diários, suas preocupações e o trabalho com o Narq é feito durante os momentos de “folga”, 

digo folga entre aspas porque a vida é muito corrida, a gente faz tantas coisas ao mesmo 

tempo que acaba não tendo folga, e nos momentos que a gente poderia -ou precisaria- estar 

fazendo outras coisas ou descansando, fazemos esse trabalho de educação de base, de 

construção coletiva e pensamos em estratégias para melhorar a vida das pessoas na 

comunidade pensando também em apoiar no processo de titulação do território.  

A Comunidade Quilombola Vila União/Campina é certificada há algum tempo, mas 

ainda não é titulada. Isso cria uma necessidade constantemente de a gente se reinventar, se 

reorganizar para lidar com o dia a dia, com as visões de mundo que se chocam, pois muitas 

pessoas de fora tem vindo morar no território e não respeitam as nossas regras, nosso modo de 

vida, isso faz com que a comunidade fique vulnerável. Na verdade, como mulheres negras e 

pobres, já somos vulnerabilizadas por todo o processo de construção do Brasil, convivemos 

diariamente com os frutos podres das desigualdades sociais, com o racismo e a dificuldade de 

acesso a políticas públicas e de reparação.  

A comunidade é atravessada por uma rodovia, a PA 154, o que facilitou a vida da 

gente, pois permite o acesso a alimentos e outras coisas que vêm de outras comunidades, o 

acesso a cidade que é onde funcionam os bancos, as secretarias municipais, o hospital… mas 

esse acesso que chega com o chamado desenvolvimento, também vem carregado de muita 

coisa ruim, de individualismos, violência, insegurança e de várias coisas que seriam 

“problemas da cidade grande” e hoje chegam na comunidade com muita força.  

O trabalho com o Narq é sempre de construção coletiva. Hoje uma das nossas frentes é 

o fortalecimento das mulheres na comunidade de várias formas e uma delas é o incentivo à 

independência financeira. A comunidade tem uma característica muito interessante, a frente 

de luta é muito ocupada por mulheres, elas estão nas frentes por educação de qualidade, estão 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 157 

à frente da associação e das organizações coletivas. Assim como nós do Narq. Então a 

comunidade tem essa característica muito feminina, porém não dá para fechar os olhos e achar 

que é tudo lindo, pois na verdade nós, mulheres, estamos sempre à frente, organizando as 

coisas, nos doando pra fazer várias coisas ao mesmo tempo, mas ainda precisamos lutar muito 

por reconhecimento e respeito, dentro e fora da comunidade, pois apesar de a mulher fazer as 

coisas, o reconhecimento é mais fácil para os homens, o que eu sinto é que às vezes estamos 

fazendo um monte de coisas, construindo, trabalhando e um homem vem, faz um uma 

coisinha mínima e pronto, ele vira, o melhor homem do mundo, o revolucionário, sabe? Isso é 

muito frustrante. A gente precisa fazer 100 vezes mais do que um homem, principalmente 

nós, mulheres negras, a gente não tem nem tempo, mas vai se organizando, se adaptando e se 

enrolando também com um monte de demanda, e o que que faz a gente permanecer nessa luta 

diária, que é muito sofrida é o fato de o trabalho com o coletivo ser inspirador. Quando vemos 

as coisas dando certo, o trabalho fluindo, a comunidade se organizando e as mulheres 

acessando políticas públicas, renda e garantindo a alimentação de suas famílias gratificante.  

É muito gratificante, por exemplo, olhar para um canteiro de horta, ou para uma 

mulher ali cultivando, colhendo e saber que a gente fez parte disso de alguma forma, pois 

tudo é construído esperançando e com muito amor. 

Estamos seguindo e continuaremos até onde der, e quando a gente não conseguir mais, 

vai olhar para trás com muito orgulho das coisas que a gente fez. Se a gente não conseguir 

mais sustentar o Narq ele acaba, mas a gente vai acabar se envolvendo em outros coletivos, 

em outras frentes de luta. Acho que faz parte da gente. Com o tempo eu descobri que estar no 

movimento social faz parte de mim, apesar dos pesares, das dores, e das decepções, me ajuda 

a ser quem eu sou, me ajuda a ter orgulho da minha trajetória.  

Levei muito tempo para encontrar espaços que me respeitassem como encontrei no 

Narq e isso também me faz acreditar no poder desse coletivo. Se eu fosse resumir, diria que o 

Narq é acolhimento e espaço de cuidado, com o corpo, com o emocional e com o território. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 158 

4. Lídia Vilhena Pantoja  

Olá! Meu nome é Lídia Vilhena Pantoja, sou mulher negra quilombola, pertencente à 

comunidade quilombola de Vila União Campina. Atualmente, sou servidora pública e tenho a 

alegria de trabalhar na mesma escola onde cursei a Educação Infantil e os anos iniciais. 

Estudei em uma escola localizada dentro do território quilombola, mas só fui 

compreender, de fato, o que significava ser quilombola depois da minha entrada na 

universidade. Antes disso, mesmo vivendo em uma comunidade quilombola, eu não tinha 

consciência da importância dessa identidade. Pelo contrário, durante muito tempo, acreditei 

que ser quilombola era motivo de vergonha, reflexo do processo de escravização e do 

silenciamento da nossa história. Essa educação formal racista nunca nos ensinou a valorizar 

nossas raízes e resistências. 

Na Ilha do Marajó, onde está o meu território, os movimentos sociais aconteciam, mas 

não chegavam até mim. Eu era jovem e não tinha noção de pertencimento. Um episódio que 

me marcou profundamente foi quando uma liderança da época me disse que eu não era 

quilombola por “não ser negra”. Naquele momento, não soube como me defender, pois ainda 

era muito jovem e não tinha conhecimento suficiente. 

Com o tempo, aprendi que minha identidade é legítima e que ser quilombola é motivo 

de orgulho, resistência e força coletiva. Hoje, como professora, transformo essa experiência 

em ensinamento: faço questão de mostrar aos meus alunos a importância do pertencimento e 

da identidade, para que nunca passem pelo apagamento que eu vivi. 

Uma virada importante na minha trajetória aconteceu quando minha amiga Dayane 

Amador me convidou para participar do Núcleo de Ação e Resistência Quilombola Campina 

Vila União (Narq), projeto pensado durante uma atividade da turma de Etnodesenvolvimento 

do Campus de Soure, que visava organizar uma rede comunitária com núcleos em diversos 

territórios de povos e comunidades tradicionais. Aceitei o convite, percebendo a oportunidade 

de desenvolver ações que respondessem às necessidades da comunidade, envolvendo esporte, 

lazer, educação, territorialidade e valorização da realidade quilombola. 

Pouco tempo depois, em novembro de 2019, participei do evento “Amazônia, Centro 

do Mundo”, realizado em Altamira (PA). O encontro reuniu movimentos sociais, povos 

indígenas, ribeirinhos, quilombolas, ativistas e cientistas, com debates, oficinas e rodas de 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 159 

conversa sobre a defesa da Amazônia, sustentabilidade e valorização dos povos da floresta. 

Essa experiência ampliou minha visão sobre a importância da articulação entre diferentes 

comunidades e reforçou meu compromisso com a luta pelo território e a identidade 

quilombola. 

Em 2020, assumi a presidência da associação da comunidade, e junto com o Narq 

conseguimos aprovar o projeto “Conversando com Mãe Terra – Convidado Solidário no 

Quilombo Vila União/Campina- Marajó. Brasil”, para a construção de 10 canteiros produtivos 

que visavam fortalecer o cultivo de alimentos durante a pandemia. Apesar das dificuldades e 

do descrédito de algumas pessoas por sermos jovens, o projeto foi implementado e se tornou o 

alicerce da Feira Quilombola, que hoje ocorre mensalmente e permite a comercialização de 

alimentos cultivados na comunidade. 

Entre abril e setembro de 2021, participamos de oficinas de fotografia, direito de uso 

de imagem, edição de vídeos e TICs, com apoio da professora Ana Cláudia do Amaral Leão, 

do professor Gustavo Goulart Moreira Moura, das alunas Tainá Silva de Almeida e Carolina 

Lima Guimarães, além da participação ativa da comunidade. Além disso, o núcleo também 

desenvolveu oficinas culturais e educativas. O trabalho apoiado pelos professores citados 

anteriormente resultou no livro “Memórias Autônomas do Quilombo Campina Vila União e o 

direito ao olhar”, onde foram registradas histórias e memórias de alguns mais velhos da 

comunidade que ainda não haviam ancestralizado.  

Outro ponto marcante foi perceber como enxergávamos nossa própria comunidade. 

Por muito tempo, pelo fato de nosso território ser cortado por uma rodovia, nós só nos 

visualizávamos a partir dessa divisão externa. Foi através da oficina de cartografia social, em 

que desenhamos nossa comunidade, que percebemos algo transformador: somos muito mais 

do que imaginávamos, com riquezas, histórias e força coletiva para além dos limites impostos 

de fora. 

Confesso que em alguns momentos, pensei em desistir. Mas percebi que, se eu 

recuasse, tantas pessoas da nossa comunidade continuariam sem conhecer sua própria história 

e identidade. E mesmo diante de traições e obstáculos, não me deixei vencer. Cada desafio me 

fortaleceu e reforçou meu propósito: ensinar, inspirar e empoderar outros, mostrando que é 

possível superar dificuldades e transformar a realidade ao nosso redor. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 160 

O que me fez permanecer no movimento foi a consciência de que minha participação 

transformava vidas, fortalecia o conhecimento, o pertencimento e a identidade da 

comunidade. Cada oficina, cada projeto e cada ação coletiva me mostraram que vale a pena 

persistir, lutar e contribuir para que outras pessoas também tenham acesso a oportunidades 

que mudem suas histórias. 

O Narq é um espaço de acolhimento, onde cada um valoriza as qualidades das outras e 

as pequenas maravilhas do dia a dia. Desavenças acontecem, mas buscamos sempre 

superá-las, refletindo juntas sobre nossas atitudes e tomando decisões de forma coletiva. 

Conversamos, traçamos planos, definimos metas e organizamos os projetos que vamos 

executar, fortalecendo nosso trabalho e nosso vínculo. É nesses encontros que percebemos 

que, embora muitos passos pareçam pequenos, como passos de formiga, para nós, eles são 

gigantescos. É esse cuidado e esforço conjunto que tornam o Narq um lugar único e 

transformador. 

5. Lidiane Vilhena Pantoja 

Olá, me chamo Lidiane Vilhena Pantoja, mulher negra quilombola, nascida e criada na 

comunidade de Vila União Campina, no interior de Salvaterra, Arquipélago do Marajó - Pará. 

Atualmente, sou bibliotecária de formação, porém não estou exercendo minhas 

funções; atuo como facilitadora e educadora social junto ao Narq. 

Comecei a ouvir, ainda muito pequena, na escola, que, para além de salvaterrense, eu 

era quilombola e descendente de escravos. Isso me deixava envergonhada, por não 

compreender o real motivo da nossa identidade. Os livros, até hoje, ensinam apenas o lado do 

colonizador como se nossa existência tivesse começado em 1500, quando fomos invadidos e 

catequizados pelos europeus. 

Diante de informações que nos atravessavam com tanta violência, era impossível 

sentir orgulho de tamanha crueldade. 

Com o tempo, passei a participar da construção das associações quilombolas. Por 

anos, atuei como segunda tesoureira na associação de minha comunidade, cargo que me fez 

enxergar a importância da ancestralidade para nós tanto individualmente quanto de forma 

comunitária e a relevância de mostrar que o pequeno também pode fazer a diferença. Não 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 161 

somos descendentes de escravos, somos descendentes de pessoas que foram escravizadas, 

arrancadas de suas terras e trazidas à força para este continente. 

A construção do Narq é contínua, alimentada por rodas de conversa e formações que 

nos moldam e fortalecem no movimento social. Cada dia como parte de um coletivo que está 

na linha de frente na comunidade é um exercício de reconstrução: aprender a lidar com piadas 

que carregam o peso do preconceito disfarçado de opinião, enfrentar o estigma de que, para 

ocupar espaços de liderança, precisamos abrir mão da maternidade, da vida conjugal e ainda 

suportar o estereótipo de que nossos corpos negros são algo vulgar. Muitas de nós carregam a 

experiência de ser mães solo, enquanto enfrentam a resistência de parceiros que não aceitam 

nossa liberdade de pensamento. Um processo que poderia ser de crescimento mútuo acaba 

revelando o quanto ainda precisamos transformar as relações e a sociedade. 

Já me senti muitas vezes assim: quanto mais forte uma mulher negra se torna, mais 

solitária fica, pois, muitos homens não suportam ver uma mulher ocupando espaços que 

historicamente não foram pensados para elas. São muitas lutas e, às vezes, até calúnias vindas 

dos mais próximos, de quem menos esperamos. Isso enfraquece, adoece e desmotiva quem 

está na lida, buscando melhorias coletivas. 

O caminho é cheio de percalços, dúvidas sobre como lidar com certas situações e 

pessoas, perguntas diárias e reflexões constantes. Mas seguimos, entre acertos e erros, 

tentando ser o melhor de nós, apoiando e fortalecendo umas às outras. Porque, para além da 

militância, o Narq é conhecimento, é quebra de limites imaginários, de percepções rasas; é 

espaço de acolhimento e de fortalecimento de mulheres negras. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

O Narq se materializa como um lugar de acolhimento e parceria. É a manifestação do 

poder transformador de mulheres negras quando se reúnem em prol de uma causa coletiva. 

Formado por mulheres com trajetórias diferentes, mas que se atravessam, o coletivo se tornou 

algo que excede o trabalho e que apesar de ter uma trajetória temporal curta comparada aos 

movimentos sociais mais antigos, o Narq vem construindo com muita dedicação e vontade de 

mudança seu espaço dentro e fora da comunidade. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Leão, Lopes, Pantoja, Pantoja​ 162 

Destacamos que a quinta integrante do Narq, é Dayane Chaves Amador, uma mulher 

preta, quilombola inspiradora, e ainda que sua fala não tenha sido registrada a tempo de 

compor este escrito, exaltamos sua trajetória como fundamental para o coletivo. 

REFERÊNCIAS 

EVARISTO, Conceição. A escrevivência e seus subtextos. In: Duarte, C.; Nunes, I. (org.). 
Escrevivência: a escrita de nós: reflexões sobre a obra de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: 
Mina Comunicação e Arte. 2020. 
 
FRANÇA, Fagner Torres de. Metodologias decoloniais: um museu de grandes novidades?. 
In Cadernos de estudos culturais, Campo Grande, MS, v. 2, p. 77-88. 2020. 

Lucia Xavier, depoimento a Maria Contins, Lideranças negras. Rio de Janeiro: Aeroplano 
Editora. In ZAMBRANO, Catalina G. Capítulo 2. In: Mulheres Negras em Movimento. 
Ativismo Transnacional na América Latina (1980-1995) Tese de Doutorado. p.79-127. 2005. 

QUIJANO, Anibal. A colonialidade do poder, Eurocentrismo e América Latina. In 
colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. Perspectivas latino-americanas. 
CLACSO, Consejo Latinoamericano de Ciencias Sociales. ISBN 987-1183-24-0, Buenos 
Aires: CLACSO, p. 117- 142, 2005. 

 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 150-162, 2025. 

 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. INTRODUÇÃO 
	2. Glenda Cristian Oliveira de Leão 
	3. Luciane Barbosa Lopes 
	4. Lídia Vilhena Pantoja  
	5. Lidiane Vilhena Pantoja 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 

