
Artigo 

___________________________________________________________________________ 

ESCREVIVÊNCIAS DO BEM VIVER: PERSPECTIVAS DE 
SAÚDE, EDUCAÇÃO E RELIGIÃO COMO FERRAMENTAS 

DE DENÚNCIA, MEMÓRIA E CURA 
___________________________________________________________________________ 

 

ESCREVIVÊNCIAS DEL BUEN VIVIR: PERSPECTIVAS DE SALUD, EDUCACIÓN Y 
RELIGIÓN COMO HERRAMIENTAS DE DENUNCIA, MEMORIA Y SANACIÓN 

 
ESCREVIVÊNCIAS OF WELL-BEING: PERSPECTIVES ON HEALTH, EDUCATION, 

AND RELIGION AS TOOLS FOR DENOUNCING, MEMORY, AND HEALING 
 

 

 Marta Giane Machado Torres1 
https://orcid.org/0000-0001-5847-6456  

 http://lattes.cnpq.br/1809487581507508  
 

    Flaviana da Costa Maués2 
 https://orcid.org/0000-0001-6295-0712  

https://lattes.cnpq.br/0091858565202535  
 

      Huiny Silva Monteiro3 
https://orcid.org/0009-0006-9656-440X  
http://lattes.cnpq.br/7403047423217471  

 
Andrea Cardoso Cardoso4 
 https://orcid.org/0000-0002-3627-392X  
 http://lattes.cnpq.br/0473898068358568  

4 Mulher preta Quilombola pertencente ao quilombo Moju Miri - AQMOMI. Mestra e Doutoranda no Programa 
de Pós-graduação em Sociologia e Antropologia - PPGSA/UFPA, com ênfase para a Educação Escolar 
Quilombola - PPGSA/UFPA. Graduada em teologia pela Faculdade Teológica do Estado do Pará (2009) e 
licenciatura plena em Pedagogia pela Faculdade Latino Americana de Educação (2010). É graduada em Letras 
Libras - UFPA. Especialista em Educação do Campo em Psicopedagogia e Educação para as Relações Étnico 
Raciais pelo Instituto Federal do Pará - IFPA. Integrante do coletivo AQUILOMBAR/UFPA. Participante do 
Projeto material didático Educação Escolar Quilombola. Coordenadora do Coletivo Marias do quilombo Moju 
Miri. Voluntária na Malungu. Prestadora de serviço para a Coordenação Nacional de Articulação de Quilombos, 
Belém-Pará-Brasil. Email: Andreagiselli2903@gmail.com.  

3 Licenciada em Ciências Biológicas pela Universidade Federal do Pará. Atualmente, trabalha na Secretaria de 
Estado de Meio Ambiente, Clima e Sustentabilidade e desenvolve pesquisa de mestrado no Programa de 
Pós-Graduação em Diversidade Sociocultural no Museu Paraense Emílio Goeldi, onde pesquisa as plantas de 
Legba na tradição do candomblé Jeje Savalu do Pará. Belém-Pará-Brasil. Email: huinysilva@gmail.com.  

2 Pesquisadora na área da Educação Escolar Quilombola, licenciada em Licenciatura Integrada e graduanda em 
Educação Escolar Quilombola. Sua atuação tem foco na discussão sobre racismo estrutural, políticas públicas, 
saberes tradicionais quilombolas e as questões étnico-raciais. Atualmente, desenvolve pesquisa de mestrado no 
Programa de Pós-Graduação em Diversidade Sociocultural (Museu Paraense Emílio Goeldi), investigando a 
Educação Escolar Quilombola no Município de Abaetetuba.. Belém-Pará-Brasil. Email 
mauesflaviana@gmail.com.  

1 Enfermeira feminista e ativista da saúde. Graduada em Enfermagem pela Universidade Federal do Pará 
(UFPA). Especialista em Atenção Básica da Saúde pela Universidade Estadual do Pará. Mestra em Saúde 
Coletiva pelo Programa de Pró-Graduação em Saúde, Ambiente e Sociedade na Amazônia e Doutoranda pelo 
Programa de Sociologia e Antropologia - PPGSA/UFPA. Servidora pública estadual na Assistência 
Especializada em HIV/AIDS - SESPA. Docente no Curso Técnico Integrado EETEPA Prof. Francisco da Silva 
Nunes. Orgânica do Fórum de Mulheres da Amazônia Paraense e do Movimento pela Saúde dos Povos, 
Belém-Pará-Brasil. Email: martagianetorres@gmail.com.     

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://orcid.org/0000-0001-5847-6456
http://lattes.cnpq.br/1809487581507508
https://orcid.org/0000-0001-6295-0712
https://lattes.cnpq.br/0091858565202535
https://orcid.org/0009-0006-9656-440X
http://lattes.cnpq.br/7403047423217471
https://orcid.org/0000-0002-3627-392X
http://lattes.cnpq.br/0473898068358568
mailto:Andreagiselli2903@gmail.com
mailto:huinysilva@gmail.com
mailto:mauesflaviana@gmail.com
mailto:martagianetorres@gmail.com
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 42 
 
 

RESUMO: Este artigo propõe uma reflexão entrelaçada entre a escrevivência e o 
bem viver, articulando relatos de vida de quatro mulheres negras que envolvem 
questões sobre saúde pública, educação e religião. Objetiva analisar, a partir das 
escrevivências do grupo, como diferentes experiências cotidianas revelam 
dimensões do bem viver e evidenciam os impactos do racismo, da intolerância 
religiosa, das violências simbólicas e institucionais da precariedade em áreas 
como saúde e educação, e apontar possíveis caminhos para a reconstrução do bem 
viver. Trata-se de uma escrita de denúncia que evidencia as violências enfrentadas 
por comunidades marginalizadas com o foco nas implicações de políticas práticas 
nas dimensões da experiência social, que surgiu a partir de uma proposta no 
âmbito de determinada disciplina de Mestrado/Doutorado em Sociologia e 
Antropologia. Neste artigo, aplica-se a Escrevivência de Conceição Evaristo como 
método para registrar e narrar vivências que problematizam experiências 
individuais e coletivas, possibilitando a reflexão crítica sobre questões  sociais, 
culturais e comunitárias, nas quais são analisadas criticamente questões estruturais 
como racismo,  invisibilidade social, intolerância religiosa e outras formas de 
opressão. Ao final, conclui-se trazendo uma argumentação sobre bem viver a 
partir das experiências corporificadas, que vão além de simples relatos, 
configurando-se como formas de denúncia, de ativação da memória e processos 
de cura. 
Palavras-chave: Bem viver; Saúde; Educação; Religião; Narrativas vividas. 
 
RESUMEN: Este artículo propone una reflexión entrelazada entre la 
escrevivência y el Buen Vivir, articulando relatos de vida de cuatro mujeres 
negras que abordan cuestiones de salud pública, educación y religión. El objetivo 
es analizar, a partir de las escrevivências del grupo, cómo diferentes experiencias 
cotidianas revelan dimensiones del Buen Vivir y evidencian los impactos del 
racismo, la intolerancia religiosa, las violencias simbólicas e institucionales, y la 
precariedad en áreas como la salud y la educación. También busca señalar 
posibles caminos para la reconstrucción del Buen Vivir. Se trata de una escritura 
de denuncia que evidencia las violencias que enfrentan las comunidades 
marginalizadas, enfocándose en las implicaciones de políticas prácticas en las 
dimensiones de la experiencia social. El texto surgió a partir de una propuesta en 
el ámbito de una disciplina de Maestría/Doctorado en Sociología y Antropología. 
En este artículo, se aplica la Escrevivência de Conceição Evaristo como método 
para registrar y narrar vivencias que problematizan experiencias individuales y 
colectivas, posibilitando la reflexión crítica sobre cuestiones sociales, culturales y 
comunitarias, en las cuales se analizan críticamente cuestiones estructurales como 
el racismo, la invisibilidad social, la intolerancia religiosa y otras formas de 
opresión. Al final, se concluye con una argumentación sobre el Buen Vivir a partir 
de las experiencias corporificadas, que van más allá de simples relatos, 
configurándose como formas de denuncia, de activación de la memoria y procesos 
de sanación. 

Palabras clave: Buen Vivir; Salud; Educación; Religión; Narrativas vividas. 
 
ABSTRACT: This article proposes an intertwined reflection between 
escrevivência and Well-Being, articulating life stories of four Black women that 
involve issues of public health, education, and religion. It aims to analyze, based 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 43 
 
 

on the group's escrevivências, how different daily experiences reveal dimensions 
of Well-Being and highlight the impacts of racism, religious intolerance, symbolic 
and institutional violence, and precariousness in areas such as health and 
education, as well as to point out possible paths for the reconstruction of 
Well-Being. This is a writing of denunciation that reveals the violence faced by 
marginalized communities, focusing on the implications of practical policies on 
the dimensions of social experience. The text originated from a proposal within a 
Master's/Ph.D. course in Sociology and Anthropology. In this article, Conceição 
Evaristo's Escrevivência is applied as a method to register and narrate lived 
experiences that problematize individual and collective experiences, enabling 
critical reflection on social, cultural, and community issues. In this analysis, 
structural issues such as racism, social invisibility, religious intolerance, and other 
forms of oppression are critically examined. The article concludes by presenting 
an argument about Well-Being based on embodied experiences, which go beyond 
simple accounts, configuring themselves as forms of denunciation, memory 
activation, and healing processes. 

Keywords: Well-Being; Health; Education; Religion; Lived narratives. 
 

1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS 

“A nossa escrevivência não pode ser lida como histórias para ‘ninar os da casa 
grande’, e sim para incomodá-los em seus sonhos injustos” (Conceição Evaristo). 

Este artigo nasce das reflexões construídas no âmbito da disciplina “Escrevivências e 

letramento acadêmico contracolonial5” (Dos Santos; Pereira, 2023), que discutiu 

fundamentos, percepções e perspectivas sobre o bem viver. Assim, essa escrita propõe uma 

reflexão sensível sobre temas sociais que atravessam nossas vivências, os quais influenciam 

diretamente nas formas de estar e viver no mundo. Nesse contexto, destacamos que nossa 

escrita, em sua totalidade, é atravessada por questões amplas que incidem sobre nossos 

percursos, sejam eles no contexto acadêmico e não acadêmico, as que reverberam em nossa 

existência e estrutura de vida. Por conta disso, há a urgência em se debater sobre essas 

demandas sistêmicas que estão em torno dos fundamentos que estruturam a integralidade da 

nossa existência. 

Através da disciplina Escrevivências e Letramento Acadêmico e as leituras dos textos 

trazidos para a orientação das aulas, dialogamos sobre a valorização da oralidade, das 

tradições, dos saberes ancestrais e do relacionamento com a natureza como o banho de rio e a 

5 Nas palavras simples e ideias complexas de Nego Bispo, contracolonialismo “é você querer me colonizar e eu 
não aceitar que você me colonize, é eu me defender. O contracolonialismo é um modo de vida diferente do 
colonialismo”. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 44 
 
 

alimentação tradicional e outras experiências que contribuem para uma convivência 

harmoniosa e de resistência, reforçando a identidade e o sentimento de pertencimento de 

mulheres quilombolas e não quilombolas. O enfoque na valorização da cultura e dos 

territórios que aqui  são os nossos corpos, como fontes de afeto, solidariedade e resistência 

social apontando para uma concepção de “bem viver” (Acosta, 2019)  algo que está 

relacionado à preservação de nossas  raízes culturais, e ao fortalecimento comunitário, ao 

reconhecimento de nossas próprias formas de vida, contrariam às imposições e ao racismo 

estrutural. Assim, o “bem viver” é entendido como a experiência de uma vida digna, 

conectada às suas histórias, práticas e valores tradicionais, fomentando o respeito mútuo e a 

autonomia comunitária, o qual também é valorização a cultura, a ancestralidade e as vivências 

quilombolas como elementos essenciais para uma existência plena e coletiva. 

Trata-se de uma proposta que visa tecer uma escrita situada nas vivências e na escrita 

em grupo, discussões que envolvam os campos interesse de cada pesquisadora, 

relacionando-as com o bem viver, compreendido aqui como uma forma de existir que se opõe 

ao modelo capitalista, individualista e destrutivo. Nesse sentido, o bem viver não se coloca 

como apenas uma ideia de qualidade de vida individual, mas sim como um projeto coletivo e 

relacional de existência, baseado em vários valores ligados à terra, ao alimento, à memória e à 

dignidade. 

Por essa razão, partirmos da escrevivência,  termo proposto por Conceição Evaristo 

para nomear a escrita que emerge das experiências vividas por sujeitos historicamente 

marginalizados. Portanto, essas escrevivências surgem a partir das compreensões e debates 

dentro de sala aula e das experiências de vida das autoras, as quais revelam resistências e 

reivindicações que buscam construir um diálogo entre o campo da saúde, educação e religião 

lançando luz sobre as maneiras de como o bem viver se apresenta enquanto possibilidade de 

justiça social e dignidade para as populações negras, indígenas, quilombolas e periféricas no 

Brasil. 

 Conceição Evaristo nos traz a importância da oralidade e da escrevivência como 

formas de resistência, afirmação da identidade e preservação da cultura quilombola. A autora 

é uma referência que valoriza a oralidade como raiz da ancestralidade, reconhecendo-a como 

um caminho de conexão com a história, os saberes tradicionais e as vivências dos povos 

africanos e seus descendentes (Duarte; Côrtes; Pereira, 2016). Evaristo propõe que a 

escrevivência seja uma prática pedagógica e metodológica que permite às autoras e autores 

negras e negros e não negros a expressar a sua realidade, suas experiências de vida, suas 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 45 
 
 

memórias e identidades, utilizando a escrita como ferramenta de empoderamento. Essa prática 

valoriza a narrativa oral, a linguagem própria e promove o protagonismo dos sujeitos na 

construção do próprio destino, fortalecendo o sentimento de pertencimento e de resistência 

cultural. Conceição Evaristo também reafirma a identidade de pessoas negras e 

afro-brasileiras, celebrando suas raízes, reconhecendo a importância da ancestralidade e  a 

reflexão sobre as formas de opressão racista. 

Neste sentido, a escrevivência busca proporcionar uma narrativa coletiva e individual 

que valorize a história de vida, as vivências, os saberes  promovendo o empoderamento por 

meio da produção de textos que expressem suas próprias vozes e realidades. Diferente de uma 

abordagem clássica da escrita, a escrevivência enfatiza o caráter subjetivo, intersubjetivo e 

político do processo de escrita, articulando memória, história de vida e cultura com uma 

perspectiva de resistência às opressões racistas e à marginalização social. Ela valoriza a 

oralidade como raiz da tradição cultural, e a escrita como uma extensão dessa oralidade, 

promovendo a difusão de saberes, o reconhecimento social e o fortalecimento das identidades 

coletivas. A escrevivência também está relacionada à ideia de que o ato de narrar as próprias 

histórias, assim, serve como instrumento de valorização e reconstrução de identidades 

culturais e é uma ferramenta de combate ao racismo e à colonialidade do conhecimento. 

Assim, este texto também evidencia alguns dos problemas sociais, ambientais e 

humanitários na Amazônia. Entre os problemas sociais, destacam-se o racismo estrutural, a 

exclusão social, a dificuldade de acesso à educação superior e os desafios enfrentados por 

mulheres quilombolas e não quilombolas na inserção no ensino formal e no mercado de 

trabalho, além do deslocamento para cidade para continuar os estudos, o que pode provocar 

perda de conexões culturais e territoriais. No âmbito ambiental, vivemos em meio a ameaça à 

biodiversidade, às formas de cultivo tradicionais e ao manejo sustentável dos recursos 

naturais, que são essenciais para a preservação do ecossistema amazônico. 

Considerando as resistências e reivindicações ao enraizamento de práticas de justiça 

social frente às, ameaças de exploração predatória e de políticas neoliberais que atingem os 

territórios, temos como objetivo principal analisar, a partir das escrevivências do grupo, como 

diferentes experiências cotidianas revelam dimensões do bem viver e evidenciam os impactos 

do racismo, da intolerância religiosa, das violências simbólicas e institucionais, bem como da 

precariedade em áreas como saúde e educação, apontando possíveis caminhos para a 

reconstrução do bem viver. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 46 
 
 

1.1 METODOLOGIA 

A metodologia aplicada neste artigo é a Escrevivência de Conceição Evaristo, nela a 

escritora pensa o mundo a partir da sua própria lente, utilizando as suas experiências de vida 

não apenas para escrever sobre si mas também para criar uma realidade (mesmo que fictícia) 

onde ela, enquanto mulher negra, pode vencer e realizar todas as suas potências. As autoras 

constituem um grupo, formado por Andrea Cardoso, Flaviana Maués, Huiny Monteiro e 

Marta Giane Torres, que se constituiu na disciplina optativa Escrevivências e Letramentos 

Acadêmicos ofertada no Programa de Pós-graduação em Sociologia e Antropologia da 

Universidade Federal do Pará (UFPA) sob a coordenação do professor Rodrigo Peixoto. Na 

oportunidade, o professor sugeriu que a turma se organizasse espontaneamente para a escrita 

do artigo, tendo em vista assuntos em comum e afinidades. Após a formação do grupo, 

decidimos realizar uma videochamada para darmos continuidade a nossa conversa em horário 

posterior às aulas e assim estreitar os laços (Figura 01), nos aprofundando em conhecer 

melhor umas às outras e nossas vidas pessoais. Em comum acordo, o grupo decidiu que 

utilizaremos nossas histórias a partir do tema guarda-chuva chamado “Saúde, educação e 

religião” para pensar nossas realidades, pois após a conversa, as três palavras são as que mais 

representam o grupo e sua diversidade. As escrevivências pessoais terão subtítulos escolhidos 

por cada autora, mas todas irão abordar a temática central. 

Figura I: I reunião das escreviventes em videochamada, lado a lado Marta Giane Torres e Andréa Cardoso, 
Flaviana Maués e Huiny Silva, Belém/Pará, 2025.  

 
Fonte: Autoras, registro fotográfico print de vídeo chamada pelo aplicativo Whatsapp, 2025. 

A fim de dar um sentido coletivo às nossas escrevivências individuais, decidimos que 

elas seguirão um “roteiro” de perguntas (Quem é você? O que é bem viver para você? Quais 

imagens/fotos demonstram o que é o seu bem viver, quais fotos você escolheria? Como a sua 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 47 
 
 

história de vida conversa com o tema guarda-chuva, e com as outras escrevivências do 

grupo?) para que todas conversem com a temática central e não fujam do propósito definido 

pelo grupo. Além disso, pensando em evitar uma escrita que trate apenas das nossas dores e 

mazelas, decidimos que o bem viver será utilizado como forma de dar e celebrar nossas 

potências enquanto mulheres negras. Assim, nossos olhos d’água serão abordados como 

perspectivas de esperança em um futuro melhor para nós e nossas comunidades (Evaristo, 

2014). Assim, para dar visualidade (e de certa forma, materialidade) a essas gotas de 

esperança, alguma escrevivência individual poderá conter fotos que representam nossas 

perspectivas de bem viver. 

2. ESCREVIVÊNCIAS INDIVIDUAIS 

2.1 Escrevivência e militância 

Andréa Cardoso Cardoso 

Eu sou Andrea Cardoso e Cardoso, mulher preta, quilombola, professora, acadêmica e 

ativista que atua em projetos de educação e resistência na comunidade quilombola de Moju 

Miri, no Moju/ Pará.  Filha de André Cardoso e Bernardina Moraes, mãe de três filhos e avó 

de três netos.  Busco promover o reconhecimento das culturas quilombolas, defendendo a 

valorização das identidades afro-brasileiras e construindo diálogos interculturais, 

especialmente entre comunidades quilombolas e movimentos religiosos. Minha trajetória 

inclui desafios acadêmicos e sociais, além de uma forte postura de militância pela educação 

de reexistência, autonomia cultural e contra o racismo, articulando minhas  experiências de 

vida, história familiar e ações educativas em uma perspectiva de resistência e transformação 

social, defendo uma educação étnico-racial e antirracista nas escolas quilombolas de Moju, 

destacando a importância de valorizar e incorporar os saberes tradicionais das comunidades 

afrodescendentes, reconhecendo suas identidades culturais e históricas no currículo escolar. 

Eu acredito que essa abordagem é fundamental para promover o resgate da cultura 

quilombola, combater o racismo estrutural e fortalecer a autoestima dos estudantes, 

garantindo que a educação seja um espaço de resistência e afirmação de nossas raízes 

afro-brasileiras. Discuto a necessidade de uma pedagogia que dialogue com os conhecimentos 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 48 
 
 

tradicionais e valorize a diversidade cultural, promovendo uma educação que seja 

emancipadora e promotora de justiça social. 

Trago nas minhas escritas lutas e dores de forma profunda e subjetiva, evidenciando 

um percurso marcado por resistência, dificuldades e sofrimento, mas também por esperança e 

perseverança. Desde a infância, enfrento a negação de direitos e o silenciamento, 

especialmente por ser mulher preta em uma comunidade quilombola. Minha trajetória de vida 

inclui enfrentamentos, a dificuldade de acesso à educação e o machismo, além das limitações 

impostas pelo racismo cotidiano, por exemplo, precisei sair de casa cedo, pedalando longas 

distâncias e lidando com o medo, para conseguir estudar, muitas vezes enfrentando 

insensibilidade de instituições financeiras e políticas públicas. A maternidade precoce também 

foi uma experiência que, embora tenha limitado minhas possibilidades, não me fez desistir de 

lutar, minha narrativa revela a luta constante contra o racismo, o machismo e as dificuldades 

de acesso à educação formal de qualidade, além das adversidades relativas às condições de 

vida na comunidade quilombola. E todos esses anos de luta foram marcados por resistência, 

enfrentamento de muitas dificuldades, mas também por um processo de aprendizagem e 

fortalecimento, o que me motiva a seguir em frente e a utilizar a minha história como uma 

fonte de inspiração para ações de militância e de emancipação, ajudando os meus a conquistar 

seus direitos e a valorizar suas identidades. 

Venho compartilhar a minha experiência como professora e dizer que foi um percurso 

marcado por desafios, aprendizado e ressignificação, minhas práticas pedagógicas foram 

construídas a partir da vivência diária na escola, onde o contato contínuo com a realidade e as 

relações com os alunos me permitiram a produção de saberes situados e engajados, me lembro 

que, no início de minha trajetória, enfrentei dificuldades, como a reprovação no primeiro 

estágio, o que me levou a refletir sobre a prática docente e entender que a educação é um 

processo de formação contínua. Isso me motivou a perseverar e a perceber que a atuação não 

se limita ao cumprimento de horas, mas é um momento de crescimento e contribuição social. 

Atualmente as minhas práticas pedagógicas são fundamentadas na valorização de  memórias, 

experiências pessoais e culturais, buscando trazer para a sala de aula elementos que 

dialoguem com as vivências dos estudantes, especialmente numa perspectiva de valorização 

das culturas quilombolas e negras. Busco, assim, promover uma educação que vá além do 

conteudismo, considerando as experiências de vida e construindo um diálogo crítico com os 

alunos, fortalecendo suas identidades e a consciência social. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 49 
 
 

Minha trajetória como professora é uma soma de experiências dolorosas, mas também 

de aprendizados importantes, que contribuíram para meu amadurecimento pedagógico. Essas 

experiências me fizeram compreender que a docência implica uma constante reflexão, 

adaptação e diálogo, com o objetivo de transformar a realidade dos estudantes e promover um 

ensino mais justo e acolhedor. Trago como conceito de bem viver uma compreensão que 

integra a valorização de valores ancestrais quilombolas, o reconhecimento da cultura, a 

resistência às formas de colonialidade e racismo, e busco por um convívio intercultural que 

respeite as identidades e cosmologias tradicionais. Pra mim, o bem viver está ligado à 

preservação da memória, da ancestralidade e das práticas culturais que formam a identidade 

quilombola, resistindo às influências colonizadoras e neopentecostais que muitas vezes 

marginalizam essas manifestações. O bem viver também envolve a valorização dos saberes 

tradicionais, o banho de cheiro, a parteira, e benzedeira e a continuidade das relações 

comunitárias e espirituais, o contato com a natureza, o tomar banho no rio, no igarapé e um 

esforço de diálogo intercultural que possibilite a afirmação da autonomia e do protagonismo 

quilombola frente às tentativas de homogeneização cultural e racista, assim, o bem viver, é 

uma forma de existência que reforça a resistência cultural e fortalece os vínculos sociais e 

espirituais do meu povo, da minha comunidade. 

Trago a escrevivência como uma prática de resistência e de construção de identidade, 

inspirada na perspectiva de Conceição Evaristo, que combina a oralidade, o relato 

autobiográfico e a elaboração de narrativas que refletem as experiências de vida, 

especialmente as de mulheres negras e periféricas. Nesse sentido, a escrevivência é vista 

como uma forma de contar histórias de si, de maneira subjetiva e autêntica, preservando 

memórias, sentimentos e trajetórias que muitas vezes são silenciadas ou marginalizadas pelos 

discursos hegemônicos. Conceição Evaristo constrói suas narrativas a partir da oralidade, 

utilizando uma linguagem que expressa o afeto e a presença no mundo, além de registrar os 

acontecimentos do cotidiano com um olhar sensível e de resistência às opressões de gênero, 

raça e classe. A escrevivência, segundo ela, é uma ferramenta de expressão que valoriza a 

memória, o sentimento e a cultura de quem vive processos de subalternidade, permitindo que 

esses sujeitos reivindiquem sua voz, suas histórias e sua autonomia. Assim, a partir de 

Conceição Evaristo, compreendo a escrevivência como um modo de narrar e refletir sobre a 

própria vida, fortalecendo identidades e contribuindo para o processo de descolonização do 

saber, ao mesmo tempo em que preserva e valoriza as culturas negras e periféricas. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 50 
 
 

A escrevivência na universidade, no mestrado, no doutorado e na militância é de 

fundamental importância para mim, pois constitui uma prática de resistência, afirmação de 

identidade e produção de conhecimento situado e engajado. Minha trajetória combina com a 

história de vida como mulher negra, quilombola e militante, com as experiências acadêmicas, 

permitindo que a minha narrativa seja um espaço de afirmação de nossas identidades, valores 

e lutas contra o racismo e o colonialismo. Neste lugar, posso  visualizar a presença de 

mulheres pretas e quilombolas, defendendo a ideia de que esses espaços também são nossos, 

como afirmado por Conceição Evaristo. Essa presença é vista como uma potência de 

transformação, capaz de alterar currículos, métodos e referências acadêmicas tradicionais, 

produzidas a partir de experiências de vida específicas e de resistência cultural. Nesse sentido, 

minha escrevivência também serve como uma forma de reivindicar o reconhecimento dos 

meus, das minhas e de suas vivências, fortalecendo a relação entre nossas experiências 

pessoais, culturais e políticas. Acredito que, a narrativa de vida é uma ferramenta poderosa 

para evidenciar nossas trajetórias de superação, resistência e luta por direitos, promovendo 

uma produção de conhecimento que desafia os paradigmas tradicionais e valoriza saberes de 

origem popular e de comunidades marginalizadas. Para mim, essa prática é essencial para 

fortalecer minha identidade enquanto mulher negra, quilombola, militante e professora, ajuda 

a resistir às opressões, reafirmar a cultura e promover uma educação e um ativismo engajados 

com a realidade, contribuindo para a luta por uma sociedade mais justa e equitativa. 

A minha proximidade com o conceito de “bem viver” ao incorporar valores de 

ancestralidade, cultura afro-quilombola e uma ética de resistência e reforço da identidade 

coletiva, significa construir uma vida em harmonia com as minhas raízes, promovendo a 

interculturalidade, o respeito à cultura quilombola e a valorização da oralidade e das 

memórias como formas de resistência cultural. A narrativa que trago evidencia uma busca por 

autonomia, reconhecimento e protagonismo social, que estão alinhados com a ideia de “bem 

viver” como um estado de equilíbrio, harmonia com a minha comunidade e afirmação da 

identidade cultural. Por outro lado, a distância se manifesta na luta constante contra o racismo, 

a opressão e o epistemicídio, que tentam silenciar e marginalizar as experiências quilombolas. 

Eu reconheço os desafios de uma educação eurocêntrica e do preconceito institucional que 

dificultam a concretização plena do “bem viver”. Assim, minha trajetória de resistência 

evidencia uma aproximação, ainda que atravessada por obstáculos, com o conceito de “bem 

viver” enquanto um horizonte de reconhecimento, equidade e valorização cultural. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 51 
 
 

2.2 Começo, meio-começo: Escrevivência de quem ficou 

Flaviana Maués 

Eu sou filha do território quilombola chamado Itacuruçá. Neta de Raimundo Dilo e 

Josefa Diogo. Nasci e fui criada perto do rio vendo as correntezas das marés. Cresci vendo 

meu avô dançar sozinho na sala à espera do seu mingau de açaí chegar. Mas era no fim das 

tardes que ele desatava os nós da memória. Contava histórias.  Disse-nos que estudou pouco e 

para chegar no lugar onde aconteciam as aulas, precisava de um “trato” com os colegas, uma 

travessia partilhada em troca de um naco de comida. Os que ofereciam lugar nas suas 

montarias, eram os mesmos que comiam do seu alimento, quase sempre peixe seco com 

farinha. Mas eram também os mesmos que, ao comerem, deixavam ele sem nada. Ao retornar, 

voltava a trabalhar de novo: era preciso garantir o lanche do dia seguinte. O escambo do saber 

começava na barriga e terminava no caderno. 

Suas histórias me ensinaram a escutar. Seus ensinamentos me ensinaram a esperar. Sua 

luta diária me ensinou a respeitar minha ancestralidade. Seu saber me transmitiu o jeito de  

plantar, colher e preparar. Com ele, aprendi que viver no quilombo é mais que existir, é 

permanecer. Pois meu avô não falava de sabedoria, ele era a sabedoria. Foi ao lado dele que 

aprendi que quilombo é feito de tempo, de memória, de silêncio, de partilha. E é isso que hoje 

carrego em mim como herança e como raiz. 

Minha escrevivência é feita dessas lembranças que não estão nos livros, mas que se 

encontram no que eu aprendi no quilombo. Por isso escrevo a partir do que vivi, não para 

minha vivência, mas para não esquecer. Essa escrita é  única porque ela expõe um lado cruel 

da história, o lado da negligência. Dezenas de pessoas negras quilombolas, assim como meu 

avô, não desfrutaram do privilégio de estudar, por isso dizia: “Estudem para serem melhores”. 

Infelizmente, eu nunca soube exatamente o que era esse “melhor” que tanto desejavam para 

nós. Talvez esse sentimento viesse de uma culpa por acharem que lhes faltava algo. Mas eles 

tinham tudo: o saber da terra, do rio e da vida. A culpa não era deles, era do mundo que nunca 

soube ler os nossos saberes. E talvez meu avô nem tivesse consciência disso, pois era ele que 

colocava o melhor na mesa.  Mesmo quando faltava tudo e restava apenas o mingau de 

farinha com sal. Nas manhãs, era o primeiro a se levantar em busca de um punhado de 

comida. Dívida essa que eu nunca consegui pagar. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 52 
 
 

Isso também é bem viver para mim, conhecer o rio, a terra e estar em harmonia com a 

natureza. Foi isso que me ensinaram a valorizar e a conhecer o bem viver que existia no 

quilombo, no rio, no roçado, nas coisas simples. Ninguém planta sem conhecer o solo, a 

época ideal, a semente ou raiz a ser plantada. Ninguém mora no rio sem conhecer as marés, 

sem saber nadar e remar e sem planejar as construções das casas. Tudo isso, melhora a vida. 

No entanto, não é novidade que a água nos faz sentir bem, mas agora pesquisas apontam que a 

vida perto do rio reduz o nível de estresse, associado a níveis mais baixos de sofrimento 

psicológico. Em uma sociedade que está adoecida psicologicamente, se isso não for bem 

viver, o que mais poderia ser? 

No entanto, este bem viver está ameaçado de extinção e são vários fatores que 

contribuem para este fim. Temos como exemplo as grandes empresas que destroem nossa 

terra, poluem nossos rios, matam nossos peixes e invadem nossos territórios. Hoje em dia, 

nossas crianças não podem mais banhar por conta dos altos índices de alumínio nas nossas 

águas. Isso mostra, o quanto nosso bem viver está sob ameaça em todos os níveis de 

existência de vida quilombola. 

Por outro lado, acredito que educação, assim como meu avô acreditava, é capaz de 

trazer o fortalecimento das condições de existências em territórios quilombolas. Não se trata 

no entanto de uma mera escolarização onde só se aprende os códigos da língua escrita, mas 

um processo educativo que pode despertar a memória, a ancestralidade e que acima de tudo 

nos auxiliem na defesa dos nossos modos de vida. Digo que não queremos apenas 

escolarização, porque esse tipo de ensino se perpetua por muito tempo, o qual é raso, limitado, 

simplista que não estimula o pensamento crítico, não contribui para a proteção de nossos rios 

e de nossa herança cultural. Na verdade, o que lembro dessa educação escolar tradicional é 

apenas dor. 

E foi assim que fui me constituindo como gente, de um lado experimentando as 

formas mais cruéis do racismo e afirmo, a escola contribui para reprodução desse racismo. Ou 

seja, o quilombo que me ensinou a viver, a ouvir o barulho da chuva no telhado, a remar 

contra a maré, a tomar banho de rio, a escolher o melhor lugar para brincar, a escutar as 

melhores histórias, a reunir irmãos e primos no clarão da lamparina para jogar conversa fora. 

Mas foi na escola que eu tive as primeiras experiências de preconceitos e foram as que mais 

doeram e que até hoje doem. 

Essas lembranças da escola não me deixam. Elas insistem em ficar e se manifestam 

sempre atrás de choro engasgado na minha garganta. Mas acredito que cada narrativa da 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 53 
 
 

realidade é também uma narrativa de resistência, mesmo aquelas repletas de dor. Pois não 

escrevemos sobre as dores vividas a fim de romantizá-las, mas para deixá-las em linhas, 

porque o nosso silêncio também grita. Por isso escrevo. Porque palavras escritas também 

curam. 

A cor tem o poder de marcar. Quem um dia já foi marcado, jamais conseguirá 

esquecer. Mas cada um aprende a lidar com dor de forma diferente. Eu aprendi no chão do 

território e no clarão da lamparina ouvindo as histórias do meu avô. Foi o quilombo que me 

ensinou a viver, e foi com meu avô que aprendi a olhar ao meu redor com outros olhos e a 

questionar o mundo. 

Nesse sentido, em minha concepção, o bem viver está relacionado à vivência coletiva, 

à harmonia com a natureza e ao reconhecimento dos saberes ancestrais. Mas para além disso, 

bem viver para mim também é desfrutar de uma educação ética e plural dentro quilombos, a 

qual respeite as diferenças e reconheça as especificidades históricas de cada um, 

independentemente da cor, traços e status econômico, que combata o racismo e acolha a 

diversidade de existência. Não apenas como uma forma de  valorização, mas também como 

um ato contracolonial  (Dos Santos; Pereira, 2023), que disponha de um olhar crítico sobre o 

mundo e sobre as forças que ainda nos oprimem. É preciso, no entanto, partir da realidade, da 

vida e da história coletiva, a fim de transformar isso em instrumento de emancipação. 

O que significa, afinal, bem viver? Em vez de conceituá-lo com uma definição fixa, 

convido a todos a imaginar uma expressão viva de infância, liberdade e pertencimento ao 

território. Nela, vemos três crianças negras brincando dentro de um casco, pintado de azul e 

vermelho, à beira de um rio cercado por árvores. A água toca a margem, e a vegetação verde, 

densa e vibrante, revela que estamos em um território ribeirinho quilombola amazônico 

(Figura 02). 

As crianças estão com os corpos livres, sem nenhuma formalidades urbanas, em 

contato direto com a natureza. Uma delas rema com firmeza, outra observa, e a terceira sorri 

para quem tira a foto. Esse sorriso, voltado para a câmera, carrega uma alegria simples e 

poderosa de quem vive a infância em seu próprio tempo e território, cercada por rio, floresta e 

vínculos afetivos. Ao fundo, vemos casas de madeira quase escondidas entre as folhas. O céu 

limpo completa a imagem de vida em comunhão com o ambiente, onde o brincar não é apenas 

lazer, mas forma de conhecimento de se pertencer ao lugar. 

 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 54 
 
 

Figura II: Crianças brincando de casco.  ​ ​   Figura III: Criança quilombola escrevendo.   

 
Fonte: Autora, Flaviana Maués, 2025.               ​   Fonte: Autora, Flaviana Maués, 2025. 

Em seguida, vemos uma criança negra deitada no chão de madeira de uma casa 

ribeirinha, próxima à porta aberta que dá vista para o rio. A luz natural entra suavemente pelo 

vão da porta e da janela, iluminando seu rosto e o seu caderno onde escreve com 

concentração. Há uma mochila escolar ao lado, e a criança está em um momento de 

aprendizagem espontânea, em casa, em seu território, com o corpo livre e em contato com o 

ambiente (Figura 03). 

Ao fundo, o rio, as árvores e outra pessoa em movimento constroem o cenário vivo e 

comunitário. A casa é de madeira, simples, típica das comunidades quilombolas ribeirinhas. A 

cena expressa tranquilidade, enraizamento, mas também força e beleza do aprendizado que se 

dá fora da escola formal, conectado com os saberes locais, o ambiente e a vida. Essa imagem 

pode ser lida como um manifesto silencioso de bem viver, onde a educação acontece em 

harmonia com o território, com autonomia, afetividade e presença. Uma cena de resistência. 

É por isso, ou melhor, a partir disso que a minha escrevivência se costura com o 

território, com os modos de vida quilombola, com a coletividade vivida nos quilombos. Uma 

educação que não nos negue nada, mas pelo contrário aquela que foi feita para nós, pensada a 

partir da nossa visão de mundo, do nosso chão, dos nossos saberes, da nossa história. 

Em outras concepções, o Bem Viver talvez seja outra coisa. Mas para mim, enquanto 

mulher negra, quilombola, professora, o que importa é uma educação que não nos colonize, 

mas que nos respeite, que caminhe ao nosso lado, que nos ajude a lutar contra o sistema, 

contra o poder, contra a colonialidade. Uma educação que reconheça que nossos saberes 

também são ciência, também são filosofia, também são futuros. 
 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 55 
 
 

2.3 Contra excepcionalidades individuais 

Huiny Silva Monteiro 

Minha escrevivência parte de um lugar coletivo, é a história de muitos que vieram 

antes de mim e que compartilham o ímpeto de viver, não apenas sobreviver, mas viver bem. 

Eu sou Huiny Silva Monteiro, nasci e cresci na periferia de Belém do Pará, lugar onde 

a vi e vivi muitas violências, mas também onde construí a minha identidade com a influência 

de pessoas únicas, boas demais para ocupar o lugar nesse texto somente como pessoas da 

periferia. Minha família, assim como várias outras de Belém, veio do interior do Estado para a 

capital em busca de melhores condições de vida. Minha mãe, por exemplo, nasceu em Viseu, 

um município localizado no nordeste paraense que faz limite com o Estado do Maranhão. Ela 

começou a trabalhar aos oito anos de idade quando veio para a capital para “morar e 

trabalhar” na casa de seus “patrões”. Hoje minha mãe sabe o nome que damos a isso que ela 

viveu, em conversa ela disse “na verdade, fui escrava né…” antes do silêncio romper e ecoar 

como um zunido na minha cabeça. Foi a primeira vez que ela me contou essa história com 

palavras tão cruas. 

Ela se chama Maria e me deu à luz aos 19 anos, e longe de resumir a vida dela a minha 

existência, é uma mãe dedicada e me criou sozinha enquanto dava duro para garantir a nossa 

sobrevivência, como muitas outras brasileiras. Seria facilmente uma personagem nas histórias 

de Conceição. Após conseguir finalizar o ensino médio se dedicou a trabalhar pois era o que 

sabia fazer, sempre foi uma mulher muito trabalhadora e muito boa em matemática apesar de 

se achar incapaz de continuar os estudos. Costumo dizer que minha mãe é a combinação 

perfeita de força e doçura, como diz Betânia “água arrepiada pelo vento”, como se Oxum e 

Oyá se misturassem em um uma mulher de pele marrom queimada de sol. Sempre se 

esforçando muito para dar o melhor e não demonstrar nenhuma fraqueza. Hoje aos 27 anos, 

compreendo as fragilidades e defeitos que ela tenta esconder, e acolho as suas dores 

silenciosas. 

Escrever pra mim é como terapia, já fazia isso antes de ter a experiência de conversar 

com uma psicóloga e nem sabia do seu poder terapêutico. Assim como Conceição Evaristo, 

escrever pra mim é sangrar e confesso que sempre choro ao escrever. Escrever funciona mais 

que falar pois me expresso melhor na escrita, e acredito que isso seja propriedade de quem 

pensa muito e gosta de escolher as palavras certas para comunicar. Se é que existem palavras 

certas. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 56 
 
 

Minha vida enquanto pessoa que cresceu nas baixadas de Belém é marcada por uma 

preocupação constante com as violências cotidianas (assaltos, violências contra a mulher, 

conflito entre milícias e o tráfico), com os prejuízos que as chuvas podem causar nas ruas e 

concomitantemente com uma vontade enorme de melhorar de vida. Então, fui muito 

incentivada a estudar, mesmo quando o que eu queria era estar trabalhando e ajudando a 

minha família nas contas de casa. Lembro quando estava na metade da graduação em Biologia 

na federal e minha mãe foi demitida do seu emprego e eu estava decidida a trancar o curso 

para ajudar minha família. Minha mãe disse que não, pois a minha única forma de ajudar ela 

seria continuar a estudar e chegar em lugares onde ela não teve a oportunidade de alcançar. 

Ouvi de meus professores que a educação é a única coisa que ninguém tira da gente e 

como uma pessoa que vive em constante alerta, me dediquei ao máximo aos meus estudos. 

Tanto que talvez tenha me excedido e ultrapassado meus próprios limites, afinal ninguém te 

ensina a estar na universidade, principalmente quando você é a primeira pessoa da família a 

ocupar essa posição. 

Finalizei minha graduação pouco antes da pandemia, pra ser mais exata apresentei o 

meu Trabalho de Conclusão de Curso (TCC) uma semana antes do lookdown imposto pela 

covid-19. Com isso, minha saúde psicológica foi de mal a pior, somatizei todos esses 

problemas no meu próprio corpo e uma doença que tive na minha infância teve seu estopim e 

retornou, foram anos tentando um tratamento adequado, mas sem sucesso, até que depois de 

todas as tentativas médicas busquei refúgio na minha própria história de vida e me recordei da 

minha infância em que convivi com minha Bisavó. Ela foi uma grande benzedeira no bairro 

do Guamá, era uma mulher grande e muito braba aparentemente, mas sempre tinha boas 

palavras para nos oferecer. 

Minha doença se chama dermatite atópica e minha condição é considerada grave, pois 

mais de 80% do meu corpo está comprometido e afeta minha rotina básica como uma pessoa 

comum e funcional. Em 2024 foi o ápice da minha piora, a ponto de eu achar que era o fim da 

minha vida, um lugar muito sombrio de se encontrar. Penso que a espiritualidade me salvou 

pois a partir do momento que compreendi seu papel em meu caminho eles me deram todo o 

suporte para viver o duro processo de adoecimento longe da culpa cristã, botaram em meu 

caminho uma equipe de profissionais específicos do Sistema Único de Saúde (SUS) para 

cuidar de mim, com cuidados que vão além de anamneses no ambulatório, existe muita 

empatia e atenção. Em meu terreiro também consegui ter uma outra perspectiva sobretudo e 

principalmente sobre minha trajetória. Nos ebós, passes e banhos encontrei conforto e 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 57 
 
 

principalmente alívio para minhas dores psicológicas e físicas, me ensinaram que a vida é 

além e independente da doença e que não se deve temer a morte pois ela faz parte da vida, 

seja a morte simbólica ou física. 

No presente momento, preciso de uma medicação específica que não está disponível 

ao público e só o governo do Estado pode liberar e custear essa medicação. Logo, minha 

perspectiva de bem viver gira em torno de uma qualidade de vida que seja plena, 

especificamente do acesso a essa medicação pois só ela vai me garantir uma vida adulta 

totalmente funcional e independente, com qualidade de vida a longo prazo. A vida não 

deveria ser apenas sobre sobreviver, mas sobre uma vida que dê conta dos nossos sonhos e 

expressões, que garanta um ambiente bom e saudável para nós e nossa comunidade. 

Como filha de Oyá e protegida por Obaluaiê, acredito que a cura vem através do 

movimento e a exemplo de uma lagarta que corre e se prepara para metamorfose, estou nessa 

procura, esperando a próxima fase que há de vir, com novas asas, novas cores e novos vôos. E 

sei que, às vezes, só uma grande ventania pode sacudir as nossas vidas, pois em poucos 

meses, além de viver a busca por qualidade de vida e alívio para minhas dores, consegui 

realizar o sonho de ser nomeada em um concurso que passei anos estudando, finalizei um 

longo relacionamento amoroso com suas felicidades e tristezas, e consegui dar vazão ao meu 

lado artístico que tanto foi reprimido durante a minha infância.  

Sinto que, de certa forma, venci e fiz com que minha mãe vencesse comigo também 

pois na minha luta individual consegui acessar lugares e sentimentos que ela não conseguiu e 

passou a vida trabalhando para que eu conseguisse. 

É vista quando há vento e grande vaga 

Ela faz o ninho no rolar da fúria 

E voa firme e certa feito bala 

Às suas asas empresta à tempestade 

Ela faz da insegurança a sua força 

E do risco de morrer seu alimento 

Por isso me parece imagem justa 

Para quem vive e canta 

No mal tempo 

Trecho da música “A dona do raio e do vento”. 

 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 58 
 
 

É curioso e estranho pensar como o colonizador entra na nossa mente fazendo com 

que seja estranho nós mulheres negras celebrarmos as nossas vitórias e fazendo com que 

coletivamente essas vitórias sejam lidas como excepcionais ou mero caso de sorte. Esse lugar 

me gera grande desconforto. Conceição Evaristo, por exemplo, em fala no curso Arrebentação 

das Margens diz que não gosta de ser vista como excepcional pois este é um lugar muito 

perigoso de se estar, a excepcionalidade abriga em suas pequenas legendas no canto inferior 

da tela que só um(a) de nós pode vencer e atingir um reconhecimento, então para nós, negros 

brasileiros ela não serve pois precisamos engajar a vitória (o bem viver) de toda a nossa 

comunidade. Assim como todas as escrevivências são dignas, todos os bem víveres também o 

são. 

2.4 A enfermagem e a promoção do bem viver: escrevivências da vida acadêmica 

à tese da racialização da AIDS 

Marta Giane Machado Torres 

Sou uma enfermeira feminista ativista da saúde. Uma mulher negra de pele não retinta. 

Venho de uma infância marajoara. Sete filhos, moradia de favor, mãe costureira e pai 

fotógrafo, único retratista na nossa cidade naquela época. Circunstâncias como a de 

adoecimentos era submeter-se a humilhação para acessar atendimento médico que geralmente 

ocorria em raros dias do mês. A realidade sanitária em Cachoeira do Arari era de extremada 

precariedade. Aliás esta condição de penúria se estendia para toda a Ilha do Marajó6 e ainda 

assim permanece. A cidade de Cachoeira do Arari encontra-se dentre as 12 sedes municipais 

(BRASIL, 2007) que compõem os 49 mil quilômetros quadrados da maior ilha fluviomarítima 

do mundo (cercada por rio e mar). 

Toda a nossa vida seguiu o fluxo das águas entre a ilha e o continente em Belém. 

Quando os chás, unguentos e rezas não davam conta de sanar nossos males, o clamor pela 

assistência médica tomava as nossas vidas. Muitas das vezes só era possível viajando para a 

capital, que implicava em mais submissões degradantes, pedir passagens na prefeitura, 

conseguir vale para transporte urbano e alimentação, ficávamos abrigados na casa de parentes, 

e mais favores para conseguir acessar um atendimento médico-hospitalar. Movimentação do 

6 A Ilha de Marajó é uma ilha costeira do tipo fluviomarítima situada na Área de Proteção Ambiental do 
arquipélago do Marajó, no estado do Pará, no Brasil. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 59 
 
 

âmbito de cuidados que me direcionava para os estudos na área da saúde. Tentei por duas 

vezes o vestibular para medicina, sem êxito. Aliás os estudos preparatórios para tamanha 

concorrência me eram inacessíveis. A rede pública de ensino não abarcava o conteúdo 

programático exigido para o pleito. 

Concluí o terceiro ano num cursinho privado em Belém, que para pagar as 

mensalidades passava rifa, vendia bombons ou pedia contribuições em dinheiro na rua. 

Quando não conseguia a quantia suficiente, dava um jeito de modificar os números do mês de 

maneira que constasse no cartão de aprazamento que estava tudo certo com aquela 

mensalidade. Assim o porteiro me deixava participar das aulas tranquilamente. Neste tempo a 

enfermagem nunca fora referência de profissão para mim. No meu entendimento nossos males 

e dores, problemas dos quais muito afligiam nossa casa e vizinhança se resolveriam mediante 

acesso ao profissional médico. 

Nesta época o sistema de saúde vigente era o INAMPS (Instituto Nacional de 

Assistência Médica da Previdência Social). Tempo em que pouca gente tinha acesso a 

atendimento, pois saúde não era considerada um direito de todo mundo. Os serviços públicos 

desta área eram restritos para os trabalhadores assalariados e seus dependentes. Então ao 

chegar em Belém ainda tinha a peregrinação para pegar emprestado o documento de alguém 

para acessar os serviços. Em 1987, na terceira tentativa de acessar o nível superior, adentro no 

curso de enfermagem de uma instituição pública, a Universidade Federal do Pará. 

Entretanto, contrariando a alegria e boas expectativas nesta nova fase da vida 

acadêmica desde o primeiro momento, o não acolhimento foi a realidade no meio da 

enfermagem. Nada vinha ao encontro dos padrões lá estabelecidos. Ingressar no movimento 

estudantil acirrou os ânimos com a transcorrência no curso. A cada nova turma o CAENF 

(Centro Acadêmico de Enfermagem) recepcionava a calourada, dimensionando sobretudo a 

relevância social e política da prática e cuidados de enfermagem na Amazônia. 

Dentre as tantas mobilizações acessamos livros provocadores para o CAENF, isto é, 

nada da linha de manuais e técnicas. Após intensos debates e convencimentos, adquirimos 

Hegemonia médica na saúde e na Enfermagem (Pires, 1989). E também a publicação 

Educação e ideologia da Enfermagem no Brasil, autoria de Raimunda Germano. Enfermeira 

nordestina a problematizar que a história da enfermagem não se processava num espaço 

abstrato, mas de forma concreta na sociedade brasileira com seus determinantes econômicos, 

políticos e ideológicos (Germano, 2011). Leituras substancialmente revolucionárias que 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 60 
 
 

brotaram viçosamente diante da atitude institucional que tentava a todo instante nos 

desumanizar. 

De posse das leituras, mais o acúmulo das discussões vivenciadas nos encontros 

nacionais de estudantes, seminários e congressos, íamos compreendendo individual e 

coletivamente a importância de fundamentar o compromisso social voltado para a nossa 

realidade amazônica. Conjuntura que perpassava inclusive pela necessária institucionalização 

do SUS. Ampliamos todo este conteúdo com a estudantada que era receptiva. Incluso difundir 

tais leituras junto ao debate da Reforma Sanitária na Semana Brasileira de Enfermagem7. 

Ações que promovemos no curso de enfermagem num daqueles anos. 

Entrando em contato com as áreas de atuação da Enfermagem, os conselhos das 

professoras enfermeiras se intensificavam de que eu não nascera para ser enfermeira. No 

campo de estágio na área hospitalar,  muito desta vivência que orientava para a 

interdisciplinariedade era rechaçada. Incluindo aí o meu jeito de falar, vestir, deixar minha 

cabeleira crespa à vontade e visão de mundo. Uma senhora recém saída de um longo período 

na unidade de terapia intensiva, cabisbaixa porque seu cabelo afro estava muito emaranhado. 

Disse que ficaria feliz se os tivesse trançados. Me dediquei nessa missão por dois dias. 

Separando tufo por tufo. Minha nota final foi irregular, nossa supervisora de estágio avaliou 

que eu não agi como enfermeira, e que eu não era psicóloga, muito menos cabeleireira. Na 

clínica médica me deparei com o senhor Manoel completamente desanimado e enfraquecido, 

acometido por tuberculose multirresistente, há tempos internado. Recusava a dieta convicto 

que só o turú8 curaria o seu pulmão. 

Nossa conversa foi tomada pelo turú, que potência de alimento, dizia ele! Fui atrás em 

todas as feiras livres onde informavam a possibilidade de encontrá-lo (Mercado do 

Ver-o-Peso, de Icoaraci, do Telégrafo, do Porto da Palha), sem sucesso. Então o senhor 

Manoel disse que sua filha poderia conseguir o turú lá no seu interior de Salinas. Em visita 

depois de dias, ela diz que não era fácil catar este molusco. Pois ele se abrigava em madeira 

envelhecida no mangue ou em praia. Quem fazia isso era seu pai. Depois de todas as 

tentativas, nos restou o pacto. Propus que o senhor Manoel comesse a comida do hospital 

8 O turú é um molusco chamado também de teredo, busano ou cupim-do-mar, da família dos teredinídeos. Possui  
um formato parecido com o de uma minhoca, é gelatinoso e possui uma cabeça bem dura com dentes na boca. 
Vivem principalmente em manguezais, se alimentam dos troncos ou ficam em árvores podres que caem na água. 
Comem a madeira por dentro e formam suas colônias. Deixam os troncos cheios de furos, como se fosse uma 
broca. Dizem ter efeito afrodisíaco e de potente sustância para os pulmões. 

7 Ocorre em maio. De 12 (nascimento de Florence Nightingale 1820) a 20 (falecimento de Anna Nery 1880). 
Disponível em: https://www.abenrio.com.br/79a-semana-brasileira-de-enfermagem.  

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://www.abenrio.com.br/79a-semana-brasileira-de-enfermagem
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 61 
 
 

pensando em mim, e eu por minha vez comeria o turú pensando nele. Assim foi. A 

nutricionista acrescentou um pouco mais de sabor no seu alimento e brevemente recebeu alta 

hospitalar melhorada. A notícia se espalhou e fiquei sabendo que conseguiria turú na região 

de praia no Marajó. Finalmente, no semestre seguinte, ao fazer campo para o TCC, ao chegar 

no trapiche de Soure, logo encomendei um litro da considerada afrodisíaca iguaria. 

Encontrar quem orientasse meu TCC e também quem fizesse dupla comigo foi 

custoso. Enveredei por compreender um pouco mais de como estava a formação da 

profissional enfermeira para atuar na área rural. Por toda minha vida no arquipélago os 

problemas de saúde, fome e pobreza estiveram sempre em evidência. Para resolução ou 

responsabilização das nuances mórbidas, havia o clamor por determinado profissional, mas 

não por enfermeiras/os. Optei por trabalhar em cinco cidades da Ilha do Marajó (Soure, 

Salvaterra, Muaná, Ponta de Pedras e o meu município Cachoeira do Arari). Desse estudo 

conclui-se que nossa formação ia em outra direção, longe da realidade do povo do campo, das 

ribeiras e florestas. Com minha dupla cumpri o pacto. Realmente uma saborosidade só. Comi 

turú de tudo que foi jeito, cru com alho, sal, limão e cachaça. Com caldo leitosíssimo. Em voz 

alta referi o substancioso alimento em homenagem ao senhor Manoel. 

Avançando no âmago da vida enfermática, profissional e dos estudos. Vindo do 

primeiro emprego que aconteceu no tempo da epidemia de cólera. Atuei na cidade de 

Cachoeira do Arari enquanto instrutora/supervisora do Programa de Agentes Comunitários de 

Saúde. O vibrião colérico atingiu potencialmente as pessoas de morada ribeirinhas. 

Visibilizando a pauta da equidade na saúde. Bem como a questão racial e os fatores sociais 

que influenciam a saúde das pessoas. Dentre os quais aqueles que geram estratificação social. 

E influenciam na saúde, na educação, daí a necessidade de implementar ações em todos os 

setores para a promoção e garantia do bem viver (Torres; Santos, 2023). Novos horizontes à 

vista. Atenta para a  enfermagem em uso das metodologias ativas para ensinar práticas 

antirracistas que colabora com práticas mais humanas e fortalece a dimensão política e social. 

Da vida escrevivida academicamente. A Formação do enfermeiro para atuar na área rural foi o 

primeiro exercício de pesquisa na enfermagem. Tempo transcorrido. Dentre epistemologias, 

percepções, imersões e a chegada ao doutorado.  

Do TCC ambientado em cinco cidades no Marajó ocorrido no ano de 1991. 

Atualmente trabalhando como enfermeira assistencial às Pessoas que Vivem com HIV e 

AIDS (PVHA) e envolta na construção da tese de doutoramento. Dentre sala de aula, a vida 

da pessoa e sua história social. Em diálogo no Programa de Pós-Graduação em Sociologia e 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 62 
 
 

Antropologia (PPGSA), pela UFPA. Das memórias relacionando nossa experiência pessoal no 

mundo enfermático, tanto no campo da profissão, do serviço e do curso de enfermagem. 

Abordando inclusive o epistemicídio. Compreendendo-se que é preciso transformar a maneira 

como o conhecimento é produzido e transmitido, a questionar o eurocentrismo e a 

colonialidade ainda muito enraizada no sistema educacional onde a enfermagem está 

inserida9. Abordando, sobretudo, referenciais situados na Amazônia. Desta vez levantando 

questões sobre a racialização da AIDS enquanto impedimentos para acessar a prevenção, 

diagnóstico e tratamento. 

A dedicação científica e a cotidianidade. Uma enfermeira no trato, reflexões, pesquisa 

e o estado da arte da AIDS sob foco da sociologia e antropologia. Diante de uma epidemia 

com características distintas e desafiadoras existem várias estratégias de ação em resposta  a 

combater o HIV/AIDS conforme as diretrizes do Sistema Único de Saúde. Há tecnologias de 

prevenção diversas visando alcançar as populações vulneráveis e prioritárias. Entre elas está a 

população negra. Compreendo que racismo é um determinante social importante. Há uma 

maior incidência de HIV entre a população preta e parda. As mulheres pretas morrem mais de 

AIDS do que as mulheres brancas, até três vezes mais. E os homens pretos morrem 2 vezes 

mais que os homens brancos (Brasil, 2023). Urge ter e difundir a prevenção e tratamento mais 

pertos das pessoas. Bem como eliminar essas distâncias sociais da epidemia do HIV. Os dados 

explicitam a realidade da epidemia do HIV. Notícia de Giulia Granchi (2022) retrata a 

população negra mais vulnerável ao HIV e a morrer por complicações da AIDS. 

Diferentemente da década anterior, os negros são agora o perfil racial mais afetado pelo vírus 

no Brasil. Fonte do Ministério da Saúde entre 2010 e 2020. 

Atualização do tema sob foco da socioantropologia no território local evidenciam 

faces do HIV/AIDS em seus múltiplos alcances e vivências. Sinalizando a necessidade de 

serem ampliados os estudos dedicados à população negra, aos indígenas e às expressões de 

gênero e sexualidade em sua pluralidade. Pois, o racismo regula as relações entre pessoas, 

profissionais e gestores, assim como impõe fatores de risco extra biológicos. Uma vez que os 

sistemas de opressão em nossa sociedade, como os de raça ou etnia, classe social, localização 

geográfica, entre outras, discriminam e excluem indivíduos ou grupos de diferentes formas. É 

necessário que a produção de conhecimento se traduza em ações de serviços de atendimento, 

como o de proteção e promoção da saúde. Aberto a compreensão sobre identidades, sistemas 

9 Ver: TORRES, Marta Giane. Escrevivências enfermática de uma enfermeira feminista ativista da saúde. 
Monografia apresentada na disciplina Oralidade/Escrevivências. PPGSA/UFPA: Belém/PA, 2021. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 63 
 
 

de poder e como estes afetam as pessoas (Conrado et al, 2015). Eis a importância da Lei nº 

10.639/03 (Brasil, 2003), esta que estabelece vínculo para o acolhimento da diferença. Fruto 

de muita luta política. Do povo negro que sempre tiveram o combate ao racismo como 

prioridade e razão de existência. Conforme afirma Lélia Gonzalez: 

Eu acho que isso significa um avanço do movimento negro, uma contribuição 
extremamente positiva. Quer dizer, nós deixamos de ser invisíveis, a verdade é essa. 
Não dá mais para se ficar escamoteando a questão das relações raciais no Brasil. 
Pois nós estamos aí de uma forma ou de outra (Gonzalez, 2018, p. 382). 

3. DISCUSSÃO 

Aqui temos mulheres negras quilombolas e mulheres periféricas de escritas que 

incomodam a casa grande. Abalam as narrativas eurocêntricas presentes dentro e fora da 

academia. A mulher negra tem muitas formas de estar no mundo (Evaristo, 2014) e no 

cotidiano escreviventemente vem movendo as estruturas que tentam silenciar vozes 

insurgentes do povo que luta. Junto às comunidades negras e toda a sociedade civil 

organizada avançamos com nossa escrita e palavras anunciando, reverberando que as 

oportunidades que promovem o bem viver não são para todo mundo. Que a igualdade 

universal propalada é propaganda enganosa. Traduzindo-se na lógica da necropolítica 

(Mbembe, 2021) que define quem tem o direito de viver e quem deve morrer. 

Neste contexto da luta por direitos e justiça há que se considerar a grande diversidade 

étnico-racial e geográfica que impera na região norte do Brasil. Para que o fazer saúde na 

Amazônia promova a equidade para as populações que vivem e protegem seus territórios. 

Pois, o ambiente todo deve continuar com saúde e inteiro. Para tanto há que se considerar 

sobretudo que as desigualdades sociais e econômicas pavimentam acessos a oportunidades e 

recursos de forma injusta. Nestas circunstâncias, certamente o bem viver está em risco. 

Ameaçado pelos problemas sociais, ambientais e humanitários imperativos na Amazônia. 

Conforme constatações que emergem dos aprofundamentos nos estudos acadêmicos 

que movem as autoras deste artigo. Observa-se ainda que o referido lugar que ocupa o recorte 

destas escrevivências é caracterizado pela presença de pessoas pertencentes a diferentes 

classes sociais, religiões, regiões e grupos étnicos. De espaços com particularidades 

socioculturais e políticas significativas, reforçando a ideia de que as pessoas autodeclarados 

como brancos, negros (pretos e pardos) e indígenas, ocupam espaços sociais diferentes, 

refletindo determinantemente nos indicadores sociais. As pessoas de origem negra e indígena 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 64 
 
 

possuem os piores indicadores de escolaridade, estando, portanto, inseridos nos piores postos 

de trabalho e têm menos acesso a bens e serviços sociais e de saúde. As quatro mulheres aqui 

a escreviver, reafirmam seus lugares de fala. Contando o mundo como forma de se apropriar 

dele, conforme nos inspira Conceição Evaristo que inventa este mundo que existe (Evaristo, 

2014). 

Dentre o que vem sendo focalizado no âmbito da educação é expressado fortemente 

tais questões nas escrevivências de Andrea Cardoso. Que traz em suas escritas evidências das 

lutas e dores que marcam percursos de resistência, dificuldades, sofrimento, mas sobretudo 

esperança e perseverança. O fato de ser mulher preta em uma comunidade quilombola é 

significativo nesta trajetória. Andrea vem de uma infância negada de direitos e imperioso 

silenciamento. Venceu barreiras para estudar. Viveu a maternidade desde a adolescência. 

Exerce o professorado. Ponto de partida para as reflexões sobre os desafios da prática docente 

inclusiva. Entendendo que a educação é um processo de formação contínua. A estabelecer 

diálogos e valorização das culturas quilombolas e negras com as vivências dos estudantes. 

Fortalecendo suas identidades e a consciência social. Andrea faz das práticas pedagógicas 

caminhos para transformar a realidade dos estudantes quilombolas, a promover um ensino 

mais justo e acolhedor. Pelo bem viver que integra valores ancestrais quilombolas. Pelo 

reconhecimento da cultura, da resistência às formas de colonialidade e racismo.  

Tendo também a educação como eixo da escrevivência está Flaviana Maués. 

Professora, nascida e moradora de território quilombola. Rios, correntezas, marés, mingau de 

açaí, mingau de farinha com sal e conversas com os avós marcam suas memórias. O avô 

pouco estudou. Dependia de montaria que negociava por um naco de alimento. O escambo do 

saber começava na barriga e terminava no caderno, recorda. Flávia considera que escutar os 

mais velhos a ensinou a respeitar sua ancestralidade e compreender que viver no quilombo é 

mais que existir, é permanecer. Estas lembranças  não estão nos livros. Ressalta que estão 

enraizadas no que aprendeu no quilombo. São escrevivências para não romantizar a vivência. 

Escreve o vivido para não esquecer. Uma exposição de um lado cruel da sua história, o lado 

da negligência. Assim como seu avô, muitas pessoas negras quilombolas não desfrutaram do 

privilégio de estudar. Em sua escrevivência retrata o bem-viver nas imagens de crianças 

negras lendo e brincando. Um casco, rio e árvores. Expressam a cotidianidade da infância, 

liberdade e pertencimento ao território ribeirinho quilombola amazônico. 

As escrevivências comportam relatos de mulheres que vieram do interior do estado e 

desenvolvem suas escritas a partir da área urbana de Belém. Huiny Silva Monteiro, bióloga, 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 65 
 
 

bisneta de mulher benzedeira nasceu e conviveu com os seus na periferia da capital do Pará. 

Sua mãe morava numa pequena cidade fronteiriça com outra cidade da região norte. Migrou 

ainda criança para morar e trabalhar em casa de família. Huiny entre palavras cruas rememora 

o que significava a exploração do trabalho doméstico exercido por sua mãe menina que pariu 

Huiny na adolescência. Ao registrar as memórias. Cuidar de si a partir da escrita. Entre letras 

e palavras escolhidas, Huiny promove autoterapia. Atravessou a pandemia do Covid-19 

defendendo seu TCC. Período em que teve emergido e exacerbado problemas de saúde da sua 

infância. Na religiosidade e espiritualidade teve amparo para suas dores e males. É filha de 

Oyá sob proteção de Obaluaiê e entende que escrevivências e os bem-víveres guardam e 

transcendem dignidades. 

Assim como a escrevivente supracitada, Marta Giane Machado Torres é urbana de 

Belém. Teve infância na Ilha do Marajó. De onde saiu na adolescência. Sua escrevivência é 

direcionada a partir de sua vida acadêmica. De como chegou na enfermagem onde foi mal 

acolhida. Dentre leituras, movimento estudantil, institucionalização do SUS, cabelos afros e 

turus, o seu TCC apontou distanciamento do compromisso profissional com o compromisso 

social enfermático na vida rural. Na sua experienciação do doutorado o movimento da 

escrevivência marca muito a pauta da equidade na saúde. Da questão racial e os fatores 

sociais, da estratificação social que influenciam a saúde das pessoas. E influenciam na saúde, 

na educação, daí a necessidade de implementar ações em todos os setores para a promoção e 

garantia do bem viver. 

As escreviventes empenhadas em retratar suas memórias ressaltam o compromisso 

social. Apresentam a necessidade do convívio intercultural que respeite as identidades e 

cosmologias tradicionais. Publicizam escrevivências sobre preservação da memória, da 

ancestralidade e das práticas culturais que formam a identidade quilombola. Estas que  

resistem às influências colonizadoras, neopentecostais, fundamentalista. Entrelaçando com o 

bem viver que envolve a valorização dos saberes tradicionais, benzedeira e a continuidade das 

relações comunitárias e espirituais. Do contato com a natureza, o tomar banho no rio, no 

igarapé, é um esforço de diálogo intercultural que possibilita a afirmação da autonomia e do 

protagonismo quilombola frente às tentativas de homogeneização cultural e racista. 

O bem viver, enquanto forma de existência que reforça a resistência cultural e 

fortalece os vínculos sociais e espirituais. Neste sentido é vital agregar o aporte teórico sobre 

raça na educação em saúde também. Visto que muitas questões do cotidiano envolvem 

aspectos educativos e informativos. E aponta incluir dimensionamento nos moldes de uma 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 66 
 
 

educação antirracista. O racismo é estrutural. Cotidianamente se apresenta de várias formas: 

institucional, profissional, ambiental. O estado do Pará está inserido no contexto de 

invisibilização, é necessário antever especificidade do sujeito de direito, em sua 

particularidade e peculiaridade: 

Conferir a determinados grupos uma proteção especial e particularizada. Os grupos 
que carecem dessa proteção particularizada são aqueles vítimas de discriminações. A 
discriminação, suprimindo direitos fundamentais, os coloca em situação de 
vulnerabilidade. É neste cenário que negros, povos indígenas, mulheres, crianças e 
demais grupos passarão a ser vistos nas especificidades e particularidades de sua 
condição. A cena, portanto, está pronta para que seja adotada uma nova concepção 
de igualdade. Neste caso, uma concepção substancial da igualdade, a igualdade 
material (Deus, 2020, p. 102).  

Como aponta Conceição Evaristo (2016) em Insubmissas lágrimas de mulheres. 

Quando dos contos materializados a partir das entrevistas com mulheres negras e as 

escrevivências que levam essas mulheres a olhar de frente para seus sofrimentos, 

superando-os talvez. Nossas escrevivências têm amparo substancial na concepção de Evaristo. 

Pois, estamos a construir e exercitar narrativas de nós mesmas, que valorizam as memórias, 

experiências e saberes de pessoas, especialmente de mulheres negras e de comunidades 

periféricas e quilombolas. Justa escrevivência que expressa histórias de resistência e 

identidade, superando silenciamentos impostos pelas estruturas coloniais e racistas. Baseada, 

sobretudo, na valorização dos saberes ancestrais, das relações comunitárias e do cuidado com 

a natureza.  

As nossas escrevivências individuais de mulheres negras e periféricas intencionam dar 

um sentido coletivo a partir de questões, diálogos e propósitos para que o escrevivido não 

estagne nas nossas dores e mazelas. Para tanto, acreditamos que nossa decisão pelo bem viver 

flui por celebrar nossas potências enquanto mulheres negras que entendem que não há bem 

viver possível na ausência da coletividade, ou seja, em vez de uma visão individualista, 

baseia-se no bem-estar em comunidade e na ideia de reciprocidade, que envolve uma relação 

entre pessoas e natureza. Para além disso, parte de uma visão que busca a construção de 

sociedades justas e equitativas, onde haja dignidade para todas as pessoas. 

Portanto, entende-se que o viver bem só existe se houver coletivo e se houver encontro 

com o outro, isso envolve humanos e não humanos. Sem o outro não há possibilidades de 

partilha, não há cuidado, não há possibilidades de cura, apenas sobrevivência individual, que é 

o oposto do bem viver. Por isso nossas escrevivências consideram o outro, a natureza, os rios, 

a terra e tudo que nos cerca, onde o bem de um depende do bem de todos. Assim, o bem viver 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 67 
 
 

é compartilhado e a escrevivência também é. Eles se  manifestam quando a nossa escrita não 

fala só sobre nós, mas refere-se a existência e experiências de muitas mulheres que, assim 

como as autoras, lutam e esperam por um bem viver fundamentado na dignidade para todos e 

todas, no qual haja respeito a vida, aos espaços e aos territórios que habitamos, reconhecendo 

que a existência só é plena quando é compartilhada. 

4. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Finalizamos esta proposta reafirmando os nossos lugares de fala, os quais são, 

sobretudo, particulares de cada autora. Com tudo, pode-se notar em cada escrita a presença do 

ato de  resistir contra um sistema que tende a subjugar e enfraquecer nossas existências como 

mulheres negras quilombolas e mulheres periféricas.  Não é ao acaso que nossas escritas 

atormentam a casa grande e confrontam as narrativas eurocêntricas presentes dentro e fora da 

academia. Este fato revela uma estrutura que buscou silenciar vozes insurgentes, 

principalmente das comunidades negras e dos territórios populares. Ao mesmo tempo, nossas 

palavras desmascaram a farsa da igualdade universal, essa ideia de que vivemos em um 

mundo de oportunidades iguais, quando, na verdade, é a própria lógica necropolítica que 

define quem tem o direito de viver e quem deve morrer. 

Assim, concluímos ressaltando que, as escritas registradas aqui expressam questões 

numerosas que vislumbram nas entrelinhas problemas coletivos de negligência, racismo, 

intolerância, dor, luta, penúria, privação, desigualdade entre outras coisas. Mas além disso, 

elas reverberam a voz de pessoas historicamente marcadas, silenciadas e excluídas de todos os 

espaços que constroem a sociedade. Dessa forma, essas narrativas não apenas expõem as 

marcas da exclusão, mas também constituem um campo legítimo de produção de 

conhecimento e  de reivindicação epistemológica. 

Consideramos que as escrevivências individuais de cada autora revelam elementos 

fundamentais que não podem faltar no horizonte do bem viver. O bem viver exige igualdade 

para todos e equidade para quem precisa, independentemente de classe social, cor, história ou 

etnia. Embora haja diferentes percepções sobre o que significa bem viver, há princípios que 

são inegociáveis: não há bem viver possível diante da negligência, da exclusão ou da 

desigualdade. Todo bem viver precisa garantir acesso à educação, à saúde, à oportunidade de 

expressar a fé ao seu sagrado, e de construir caminhos de dignidade coletiva. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 68 
 
 

REFERÊNCIAS 

ACOSTA, Alberto. O bem viver: uma oportunidade para imaginar outros mundos. 
Editora Elefante, 2019. 

BRASIL. Lei no 10.639, de 9 de janeiro de 2003. Altera a Lei nº 9.394, de 20 de dezembro de 
1996, que estabelece as diretrizes e bases da educação nacional, para incluir no currículo 
oficial da Rede de Ensino a obrigatoriedade da temática ‘História e Cultura Afro-Brasileira’, e 
dá outras providências. Diário Oficial da União, Brasília, 10 jan. 2003. Disponível em: 
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/leis/2003/L10.639.htm . Acesso em: 02 set. 2025. 

BRASIL, Ministério da Saúde. Secretaria de Vigilância em Saúde e Ambiente. Boletim 
Epidemiológico Saúde da população negra. Número Especial, volume 01. Brasília: 
Ministério da Saúde, 2023. Disponível em: 
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/es
peciais/2023/boletim-epidemiologico-saude-da-populacao-negra-numero-especial-vol-1-out.2
023/ Acesso em: 0set. 2025. 

CONRADO, Mônica Prates; CAMPELO, Marilu; RIBEIRO, Alan. Metáforas da cor: 
morenidade e territórios da negritude nas construções de identidades negras na Amazônia 
paraense. Afro-Ásia, n. 51, p. 213-246, 2015. Acesso em: 05 set. 2025. 

DEUS, Zélia Amador de. Caminhos trilhados na luta antiracista. Belo Horizonte:  Editora 
Autêntica, 2020. (Coleção: Cultura negra e identidades). 

DOS SANTOS, Antônio Bispo; PEREIRA, Santídio. A terra dá, a terra quer. Ubu Editora, 
2023. 

DUARTE, Constância Lima, CÔRTES, Cristiane, PEREIRA, Maria do Rosário Alves (orgs.). 
Escrevivências: identidade, gênero e violência na obra de Conceição Evaristo. Rio de 
Janeiro: Malê, 2023. 

EVARISTO, Conceição. Olhos d’água. 1ª. ed., Pallas: Fundação Biblioteca Nacional, Rio de 
Janeiro, 2014. 

EVARISTO, Conceição. Insubmissas lágrimas de mulheres. 3ª. ed., Malê, Rio de Janeiro, 
2020.  

GERMANO, Raimunda Medeiros. Educação e ideologia da enfermagem do Brasil. 5ª ed., 
São Paulo, Yendis, 2011. 

GONZALEZ, Lélia. Primavera para as rosas negras: Lélia Gonzalez em primeira pessoa. 
São Paulo: Diáspora Africana, 2018. 

GRANCHI, Giulia. O que torna a população negra mais vulnerável ao HIV e a morrer por 
complicações da Aids. BBC News Brasil, São Paulo. Disponível em: 
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61960207?xtor=AL-73-%5Bpartner%5D-%5Buol.co
m.br%5D-%5Blink%5D-%5Bbrazil%5D-%5Bbizdev%5D-%5Bisapi%5D. Acesso em: 06 
set. 2025.  

MBEMBE, Achille. Necropolítica. n-1 edições, 2021. 

PIRES, Denise. Hegemonia médica na saúde e a enfermagem. São Paulo, Cortez, 1989. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/especiais/2023/boletim-epidemiologico-saude-da-populacao-negra-numero-especial-vol-1-out.2023/
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/especiais/2023/boletim-epidemiologico-saude-da-populacao-negra-numero-especial-vol-1-out.2023/
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/especiais/2023/boletim-epidemiologico-saude-da-populacao-negra-numero-especial-vol-1-out.2023/
https://www.gov.br/saude/pt-br/centrais-de-conteudo/publicacoes/boletins/epidemiologicos/especiais/2023/boletim-epidemiologico-saude-da-populacao-negra-numero-especial-vol-1-out.2023/
https://grupoautentica.com.br/autentica/colecoes/4
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61960207?xtor=AL-73-%5Bpartner%5D-%5Buol.com.br%5D-%5Blink%5D-%5Bbrazil%5D-%5Bbizdev%5D-%5Bisapi%5D
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61960207?xtor=AL-73-%5Bpartner%5D-%5Buol.com.br%5D-%5Blink%5D-%5Bbrazil%5D-%5Bbizdev%5D-%5Bisapi%5D
https://www.bbc.com/portuguese/brasil-61960207?xtor=AL-73-%5Bpartner%5D-%5Buol.com.br%5D-%5Blink%5D-%5Bbrazil%5D-%5Bbizdev%5D-%5Bisapi%5D
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Torres, Maués, Monteiro, Cardoso​ 69 
 
 

TORRES, Marta Giane Machado; SANTOS, Antônio Luís Parlandin. Educação, ambiente e 
interculturalidades do nosso viver amazônico: vivência pelo bem viver! Revista Humanitas, 
v. 2, n. 1/2, 117-136, 2022. Acesso em: 05 set. 2025. 

​
 

 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 41-69, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. CONSIDERAÇÕES INICIAIS 
	1.1 METODOLOGIA 
	2. ESCREVIVÊNCIAS INDIVIDUAIS 
	2.1 Escrevivência e militância 
	2.2 Começo, meio-começo: Escrevivência de quem ficou 
	2.3 Contra excepcionalidades individuais 
	2.4 A enfermagem e a promoção do bem viver: escrevivências da vida acadêmica à tese da racialização da AIDS 
	3. DISCUSSÃO 
	4. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

