
Artigo 

___________________________________________________________________________ 

ESCREVIVÊNCIAS DO BEM VIVER QUILOMBOLA COMO 
FORMAS DE RESISTÊNCIA POLÍTICA AO EPISTEMICÍDIO 

OCIDENTAL: AS NARRATIVAS ORAIS COMO 
INSTRUMENTOS DE RESISTÊNCIA CULTURAL 

___________________________________________________________________________ 
 

ESCREVIVÊNCIAS DEL BIEN VIVIR  QUILOMBOLAS COMO FORMAS DE 
RESISTENCIA POLÍTICA AL EPISTEMICIDIO OCCIDENTAL: LAS NARRATIVAS 

ORALES COMO INSTRUMENTOS DE RESISTENCIA CULTURAL 
 

QUILOMBOLA WELL BEEN  ESCREVIVÊNCIAS AS FORMS OF POLITICAL 
RESISTANCE TO WESTERN EPISTEMICIDE: ORAL NARRATIVES AS 

INSTRUMENTS OF CULTURAL RESISTANCE 
 

 

Elianete de Sousa Guimarães1 
 https://orcid.org/0009-0003-6815-5885  

 http://lattes.cnpq.br/4095577855323036  
 

Guilherme Luís Mendes Martins2 

 https://orcid.org/0009-0003-6319-4607  
http://lattes.cnpq.br/9337461596574940  

 
Paulo de Deus Nunes dos Santos3 

 https://orcid.org/0009-0009-5522-0506  
http://lattes.cnpq.br/6992999263624181  

 
Resumo: Este artigo aborda as experiências coletivas do “bem-viver” nos 
territórios quilombolas do Pará, buscando na oralidade as narrativas que compõem 
o repertório identitário de seus sujeitos. Trata-se de um estudo das narrativas 
como processos de elaboração, construção identitária e resistência étnica a partir 
das realidades locais, enfocando: (1) as resistências políticas e culturais das 
mulheres quilombolas e negras frente aos desafios raciais e de gênero na produção 
do saber; (2) as formas diversas de manifestação da religiosidade e dos saberes 

3  Liderança quilombola e fundador da Associação de Moradores e Agricultores Remanescentes quilombolas do 
Alto Acará-AMARQUALTA. Mestrando em Sociologia e Antropologia, PPGSA-UFPA. E-mail: 
paulonunes.altoacara@gmail.com.  
 

2 Estudante de Doutorado do Programa de Pós Graduação em Sociologia e Antropologia (PPGSA)  da 
Universidade Federal do Pará, professor do Ensino Médio (SEDUC-Pará), professor de Ensino Fundamental ( 
SEMEC-Mocajuba-Pará); faz parte do grupo de estudo Imagem, Arte, Ética e sociedade coordenado pela Profª 
Drª Kátia Marly Leite Mendonça do PPGSA/ UFPA. Faz parte do coletivo PUTIRUM, coletivo de professores, 
lideranças e famílias quilombolas de Mocajuba-Pará. E-mail: guigomendes@yahoo.com.br  

1 Estudante de Doutorado do Programa de Pós Graduação em Sociologia e Antropologia (PPGSA)  da 
Universidade Federal do Pará com doutoramento sanduíche Projeto Territórios e patrimônios Amefricanos, 
vinculado ao Programa de desenvolvimento acadêmico Abdias do Nascimento , na Universidade de Joanesburgo  
( UJ) África do Sul . Professora do Ensino Fundamental (SEMEC-Salvaterra-Pará). Faz parte do grupo de 
pesquisa AWÁ SURARA coordenado pelo Prof. Dr. Rodrigo Peixoto.  Ativista do movimento quilombola, em 
2006 sendo  a primeira secretaria na Associação Comunitária de Remanescente de Quilombo de  Rosário ( 
ASCORQUIR) , atualmente atua  como Diretora de Patrimônio   da referida entidade. E-mail: 
elianetedesousa@gmail.com.  

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://orcid.org/0009-0003-6815-5885
http://lattes.cnpq.br/4095577855323036
https://orcid.org/0009-0003-6319-4607
http://lattes.cnpq.br/9337461596574940
https://orcid.org/0009-0009-5522-0506
http://lattes.cnpq.br/6992999263624181
mailto:paulonunes.altoacara@gmail.com
mailto:guigomendes@yahoo.com.br
mailto:elianetedesousa@gmail.com
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 71 

ancestrais como estratégias de coesão e bem-viver; e (3) a luta pela legalização e 
proteção do território diante das ameaças do agronegócio e do extrativismo. O 
objetivo é compreender como as narrativas quilombolas contribuem para a 
autoafirmação e o reconhecimento de suas identidades, relacionando-se com as 
práticas socioculturais e políticas locais. A metodologia baseia-se nas 
“escrevivências” (Evaristo, 2020) e nas perspectivas do pensamento social negro 
(Gonzalez, 1988; Davis, 2016), agregando as experiências dos autores enquanto 
pesquisadores e ativistas que sofrem as marcas históricas do colonialismo e seus 
reflexos na produção acadêmica. 
Palavras-chave: Escrevivências, bem viver,  formação, comunidades 
quilombolas. 
 
RESUMEN: Este artículo aborda las experiencias colectivas del “bien-vivir” en 
los territorios quilombolas de Pará, buscando en la oralidad las narrativas que 
componen el repertorio identitario de sus sujetos. Se trata de un estudio de las 
narrativas como procesos de elaboración, construcción identitaria y resistencia 
étnica a partir de las realidades locales, enfocándose en: (1) las resistencias 
políticas y culturales de las mujeres quilombolas y negras frente a los desafíos 
raciales y de género en la producción de conocimiento; (2) las diversas formas de 
manifestación de la religiosidad y los saberes ancestrales como estrategias de 
cohesión y “bien-vivir”; y (3) la lucha por la legalización y protección del 
territorio ante las amenazas del agronegocio y el extractivismo. El objetivo es 
comprender cómo las narrativas quilombolas contribuyen a la autoafirmación y el 
reconocimiento de sus identidades, relacionándose con las prácticas 
socioculturales y políticas locales. La metodología se basa en las “escrevivências” 
(escri-vivencias) (Evaristo, 2020) y en las perspectivas del pensamiento social 
negro (Gonzalez, 1988; Davis, 2016), integrando las experiencias de los autores 
como investigadores y activistas que aún sufren las marcas históricas del 
colonialismo y sus reflejos en la producción académica. 
Palabras clave: Escrevivências, bien vivir, formación, comunidades quilombolas. 
 
ABSTRACT: This article addresses the collective experiences of “bem-viver” 
(good living/well-being) in the quilombola territories of Pará, seeking in orality 
the narratives that compose the identity repertoire of its subjects. This is a study of 
narratives as processes of elaboration, identity construction, and ethnic resistance 
based on local realities, focusing on: (1) the political and cultural resistance of 
quilombola and Black women facing racial and gender challenges in the 
production of knowledge; (2) the diverse forms of manifestation of religiosity and 
ancestral knowledge as strategies for cohesion and “bem-viver”; and (3) the 
struggle for the legalization and protection of the territory against the threats of 
agribusiness and extractivism. The objective is to understand how quilombola 
narratives contribute to the self-affirmation and recognition of their identities, 
relating to local sociocultural and political practices. The methodology is based on 
“escrevivências” (Evaristo, 2020) and the perspectives of Black social thought 
(Gonzalez, 1988; Davis, 2016), integrating the authors' experiences as researchers 
and activists who still bear the historical marks of colonialism and its reflections 
on academic production. 
Keywords: Escrevivências, bem viver, formation, quilombola communities. 
 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 72 

1. INTRODUÇÃO 

A memória faz parte de nossa vida; sem ela, somos incapazes de atualizar nosso 

cotidiano. Em nossas comunidades amazônicas, as histórias, os casos, as lendas e os 

conselhos compõem um conjunto de gêneros orais que estão presentes no dia a dia de nossa 

vivência. É a partir da memória que conseguimos repassar o conhecimento e, com ele, 

ressignificar a vida. Sem estas memórias, seria impossível registrar, efetiva e afetuosamente, 

nossos valores, costumes, vivências e a transmissão de nossos saberes arraigados em nossa 

trajetória. 

As “escrevivências”, termo cunhado por Conceição Evaristo, carregam não apenas 

uma escrita individual, mas toda uma coletividade, pois ninguém é uma ilha; nossa identidade 

é marcada pela coletividade. Em nossas experiências, vivemos avanços, desafios e muitas 

lutas para que as comunidades quilombolas tenham a esperança do “bem-viver”, o que, por 

muitas maneiras, é negado pelo processo capitalista. Nestas comunidades, muitos “Griots” são 

grandes herdeiros do conhecimento transmitido de geração em geração, e em suas vivências 

guardam as histórias da herança afro-brasileira. Eles são os grandes protagonistas deste 

estudo, bem como outros companheiros que vão aparecendo em nossas falas. Tudo o que 

molda a nossa vivência perpassa pelo bem-viver, pois aquilo que foge do cuidado conosco e 

com a natureza — que é parte de nós — desarmoniza a vida, estraga, azeda e nos traz tristeza. 

Por isso, uma comunidade quilombola tem em sua cosmopercepção uma harmonia 

especialmente aprendida com a natureza, seu dinamismo e força. 

Neste sentido, o objetivo geral deste artigo é compreender como as narrativas e as 

práticas cotidianas dos sujeitos quilombolas contribuem para a autoafirmação e o 

reconhecimento de suas identidades étnicas, funcionando como formas de resistência cultural, 

política e epistemológica. A justificativa para esta pesquisa reside na urgência de descolonizar 

o saber, dando centralidade às experiências de grupos marginalizados cujas vozes contestam o 

padrão hegemônico eurocêntrico.  

As escrevivências aqui apresentadas fornecem subsídios para a construção de uma 

“episteme” negra e amazônica, essenciais para a luta pela terra e pelo modo de vida 

tradicional frente às ameaças do agronegócio e da grilagem. A metodologia utilizada se 

baseia, portanto, na “escrevivência” (Evaristo, 2020), e é sustentada pelo pensamento social 

negro e feminista (Davis, 2016; Gonzalez, 1988), que incorporam a perspectiva de nós somos 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 73 

pesquisadores e ativistas quilombolas, que reconhecem o impacto do colonialismo em nossas 

produções acadêmicas (Fanon, 2022).  

O artigo está estruturado em três eixos temáticos que apresentam a síntese das 

narrativas colhidas: a trajetória de Elianete discute a luta da mulher negra na academia e a 

construção da “episteme” negra pelo “corpo-território”; a vivência de Guilherme explora a 

religiosidade plural e os saberes ancestrais (benzedeiras, parteiras) como estratégias de 

“bem-viver” e coesão social; e a história de Paulo relata a “metamorfose” do menino 

ribeirinho em sociólogo e líder, focado na luta política pela legalização do território 

quilombola contra a opressão histórica e contemporânea. 

2. As escrevivências da mulher quilombola como forma de resistência política 

diante do cânones academicista 

Eu inicio esta escrita tratando das “escrevivências” como um fenômeno que busca 

desconstruir o padrão hegemônico ocidental, o qual, por séculos, padronizou — e ainda tenta 

padronizar — os conhecimentos a partir da cultura da erudição eurocêntrica. Historicamente, 

muitos estudiosos construíram suas ideologias epistemológicas com a intenção de qualificar 

apenas o conhecimento ocidental e desqualificar o “outro”, o não ocidental e não “civilizado”, 

visando padronizar e, assim, dominar. Segundo a visão eurocêntrica, esse “outro” não 

ocidental é identificado como “sem cultura” e, portanto, sem condições de produzir 

conhecimento. O conhecimento hegemônico não só padronizou as culturas, mas também 

segregou os corpos que podiam produzir saber, excluiu os corpos negros, e mais ainda o corpo 

feminino, da produção científica. As experiências femininas nesse campo foram mínimas. 

Diante disso, algumas mulheres, a exemplo de Angela Davis, resolveram revolucionar 

o conhecimento à revelia do padrão da produção dominada por homens, em sua maioria 

brancos, um saber que tinha cor e gênero, ela fez novas produções que incluíram o 

pensamento feminista e o pensamento negro. Seus esforços atraíram outras mulheres pretas 

para continuarem a luta, a exemplo de Grada Kilomba (2019) e Lélia Gonzalez (1988), 

contudo, o que prevalece ainda é uma escrita muito tímida das mulheres negras diante do 

vasto material produzido por homens brancos e racistas. 

É com essa consciência que começo a minha escrita, utilizando um excerto de 

Conceição Evaristo (2020) que, ao falar das “escrevivências” no texto “A escrita de nós”, diz 

o seguinte: “Escrever é fazer as pessoas nos ouvir, é poder descrever tudo aquilo que ficou 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 74 

escondido por muito tempo, é denunciar a opressão sofrida. Ter medo de escrever e correr o 

risco de errar (...) e fazer as pessoas não ouvir aquilo é muito importante”. 

É com essa resistência que começo a minha trajetória: com o poder de dizer que sou 

uma mulher quilombola que sofreu com o racismo e com as dificuldades econômicas, pois 

minha família não herdou bens patrimoniais que possibilitasse a condição para os meus 

estudos. Sou herdeira de uma família semianalfabeta que não pôde me ajudar na minha 

formação escolar. Minha trajetória é de uma família pobre, sem condições financeiras para 

estudar. Estudei o tempo todo em escolas públicas e precárias, com professores que não 

estimulavam meus estudos por eu ser de família pobre, nascida no espaço rural, e por não 

acreditarem em mim. 

Eu carregava sonhos: sonhos de concluir meus estudos, um dia fazer uma faculdade e 

nela buscar caminhos possíveis para conhecer minha história e minha ancestralidade, para 

entender as duplas faces do racismo, do preconceito, das desigualdades raciais e sociais, das 

violências culturais e de toda opressão que adoece o mundo e os sonhos das pessoas. Aos 

poucos, meus sonhos foram se realizando. Tive a oportunidade de fazer minha graduação em 

Etnodesenvolvimento. Ao concluí-la, novos horizontes e novas possibilidades se abriram. 

Quando entrei no Mestrado em Antropologia Social, em 2020, mesmo durante a 

pandemia e passando por um momento muito difícil, algumas literaturas que tive contato me 

possibilitaram enxergar com mais profundidade os processos de construção epistemológica 

estruturada na proposta de colonização do saber, que promoveu a exclusão das mulheres e do 

protagonismo negro como agentes do saber e da produção do conhecimento. Isso me deixou 

muito incomodada com esses estigmas e, desde então, procuro buscar inspiração no 

protagonismo das mulheres negras que, com muito esforço, estão desbravando o cientificismo 

e produzindo novos “epistemes”, que possam instigar outras mulheres a fazer resistência a 

partir de suas escritas. E no desejo de desconstruir o padrão hegemônico, precisamos construir 

um novo olhar sobre a história do povo negro, que foi contada por pessoas brancas que 

colocam a Europa como berço da humanidade, centro da produção e do saber. Agora, 

precisamos contar outras histórias que reconheçam a África como o lugar que contribuiu para 

a formação da humanidade e da economia no mundo. 

Por isso, continuo minhas pesquisas e extensão na pós-graduação com essa vontade de 

colaborar com meu coletivo quilombola, e mostrar a capacidade de produzir novos 

conhecimentos e ampliar novos horizontes, no qual mulher, gênero e raça precisam estar no 

debate da ciência. O objetivo é fortalecer a construção de uma “episteme” negra que possa 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 75 

incluir toda essa diversidade e multiplicidade de conhecimento, que busque no 

“corpo-território” a construção política de ser mulher negra, e que, dentro desse corpo que foi 

estigmatizado em decorrência dos processos históricos e resultantes das consequências dos 

processos de colonização, reacenda muitas memórias de mulheres pretas que não tiveram a 

chance de se manifestar e falar de suas dores. Mais uma vez eu me posiciono e insisto em 

dizer que, até hoje, ainda somos silenciadas quando queremos denunciar as violências que 

sofremos por ser mulher, por ser preta e quilombola. 

Quando fazemos resistência no território, como por meio das denúncias das violências, 

muitas vezes somos ignoradas porque o sistema colonizador determinou os lugares de poder, 

de forma impositiva coloca que a “mulher é pra tá na cozinha e cuidando dos filhos”. Não 

pretendo aceitar, e nunca aceitei esse tipo de “ordem”. 

Volto mais uma vez a utilizar aqui a fala de Conceição Evaristo (2020) que, ao se 

referenciar à condição da mulher no período escravagista, questiona por que as mulheres 

negras podiam ser amas de leite, educavam os filhos dos patrões – quando ensinavam as 

primeiras palavras, ou seja, faziam parte da educação dos filhos – mas tudo isso não foi 

considerado como conhecimento e nem tampouco foi registrado. Essas contribuições que a 

mulher negra realizou no processo de orientação e cuidados com os filhos do patrão, essa 

história, segundo Conceição Evaristo (2020), “ficou registrada apenas na memória”. 

Por isso, essas “escrevivências” são fundamentais para registrar as memórias de 

resistências das mulheres negras que estão nos territórios, agora não mais somente 

responsáveis pela educação dos filhos do patrão, mas ocupando outros lugares: no território, 

no ativismo, na produção intelectual, na educação dos próprios filhos, na criação de 

estratégias contra o racismo, a xenofobia, a homofobia e todas as mazelas sociais. Ao tentar 

entender que os “filhos do patrão” saíram das suas residências físicas com as mesmas 

orientações racistas, o esforço agora é ainda maior: “educar os racistas” herdeiros do projeto 

civilizador, porque possuem em suas mentes e recriam em seus comportamentos a estrutura 

colonizadora. 

3. O diálogo inter-religioso e o bem viver: escrevivências como resistência à 

intolerância religiosa nos quilombos da Amazônia 

Sou Guilherme Martins, e a temática da religiosidade faz parte do meu percurso 

acadêmico. Na graduação em História, pesquisei sobre as origens das comunidades cristãs em 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 76 

Mocajuba, no Pará. Com sua contribuição, foi possível organizar o povo em comunidades 

para viver uma realidade de comunhão espiritual, bem como lutar pelos direitos em busca de 

melhorias, especialmente na organização do Sindicato Rural, do movimento dos atingidos 

pelas barragens, do SINTEPP, e, sobretudo, na organização dos remanescentes quilombolas, 

pois muitas lideranças são originárias da comunidade católica. 

No Mestrado, trabalhei com o tema da Ladainha. Foi nesse momento que observei que 

a ladainha estava muito presente nas comunidades tradicionais de Mocajuba — quilombolas, 

ribeirinhos, colonos. Especialmente no tempo das irmandades, eles realizavam esta prática 

que conjuga o rito católico, cantado em latim. No entanto, este rito vai para além da 

comunidade; é rezado nas famílias, não faz acepção de religião, ou seja, vivem o bem-viver 

por meio do diálogo inter-religioso. 

Ao observar as comunidades tradicionais, destacam-se as comunidades quilombolas, 

as quais podemos identificar que foi no contexto do século XVIII que os quilombos do Baixo 

Tocantins foram formados, devido à fuga de negros que resistiram à Cabanagem. Cametá foi 

um espaço de resistência e, a partir da opressão do governo sobre os negros, estes se 

refugiaram rio adentro, para outros espaços, o que atualmente corresponde aos municípios de 

Igarapé-Miri, Mocajuba, Baião, Tucuruí. Estas comunidades são, até hoje, um espaço de 

resistência a uma cosmovisão eurocêntrica, por meio de um diálogo inter-religioso, como 

caminho de bem-viver, da pluralidade, da diversidade como parte significativa contra toda 

intolerância religiosa e racismo. 

Nestes espaços, além das Comunidades Eclesiais de Base (oriundas das antigas 

irmandades católicas), estão presentes outras formas de religiosidade, como ritos 

afro-brasileiros, benzedeiras, “experientes”, “puxadoras”, parteiras, as quais exercem uma 

liderança religiosa, e que contribuem muito com a vida do território, a partir de seus saberes 

integrados ao “maná sagrado” da natureza. 

Em Mocajuba, são 13 quilombos intitulados, os quais, por meio de uma rede de 

coletivos, mulheres e homens se organizam para que seus direitos sejam garantidos. Nestes 

espaços, a terra é sagrada, uma vez que é dela que se tira o sustento, bem como é dela que se 

extraem as ervas para os chás de cura, e outros recursos para a melhoria da saúde dos 

habitantes quilombolas. 

Estas práticas do bem-viver são de extrema importância para o diálogo inter-religioso, 

pois muitas mulheres e homens, além de participarem da comunidade católica, utilizam os 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 77 

saberes ancestrais e realizam um trânsito religioso, o que contribui para o crescimento da 

comunidade por meio da resistência a possíveis intolerâncias religiosas. 

O diálogo inter-religioso difere-se do ecumenismo, uma vez que, além das 

intercessões entre cristãos, o diálogo entre as religiões agrega outras matrizes, o que, neste 

caso, refere-se às de matriz afro-amazônica. Dentre estas memórias, destaca-se “Raimundo”, 

liderança do Quilombo de Tambaí, em Mocajuba, no Pará, o qual tem se dedicado à 

comunidade cristã de São Luís, localizada neste quilombo, bem como ao movimento social, 

do qual integra como liderança importante na luta por direitos. Em sua narrativa, ele destaca: 

“Na nossa comunidade, ela surgiu com a irmandade. Eu vejo sempre o pessoal falar, 
os mais antigos, alguns deles até morreram, a maioria, mas sempre a gente fala que 
começou com a irmandade. O pioneiro que veio para lá pro Quilombo, ele era do 
Piauí. E como ele participou da Guerra do Paraguai, ele ganhou carta de Alforria e 
veio parar aí, né, trazido pelo Manuel Baixo, né, que era o pai do Rodolfo Baixo. 
Então, ele mariscando por lá, levaram ele primeiro para o sítio, só que ele não se 
adaptou. Aí, depois ele começou, pediu para trabalhar para lá para Terra Firme, né, e 
de lá ele mariscava no Rio Cairari e descobriu o Tambaí, que era muito farto em 
caça e pesca. E daí ele abriu o lugar lá, né, para morar. E como naquela época o 
pessoal andava muito longe, né, participando de festa, ele foi numa festa no Icatu e 
lá conheceu a esposa dele, que é a Bemvinda” (Entrevista com Raimundo Silva 
Neves, agricultor rural). 

Neste trecho, ele conta as origens do quilombo e explica como se deram as primeiras 

movimentações do quilombo, um tempo em que não havia associações religiosas tais como 

hoje, mas sim a organização das irmandades diante de um santo padroeiro, no qual as famílias 

faziam a reza da ladainha. 

“E aí ele abriu aquele lugar e geraram os filhos, né, de lá começou o quilombo. Mas 
sempre tinha essa irmandade, né, eles rezavam ladainha nas casas das pessoas. Aí, 
depois, quando surgiu já tava um bom número de pessoas, eles começaram a festejar 
Nossa Senhora das Graças, festejar São Benedito e isso era na casa particular que 
eles celebravam” (Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural). 

Observa-se acima dois santos mais populares do Brasil, Nossa Senhora das Graças e 

São Benedito, os quais tiveram grande acesso junto às irmandades negras. Neste sentido, 

muitos santos fizeram parte deste catolicismo negro no Brasil, o que se configurou de modo 

claro o sincretismo, com elementos do sagrado amazônico realizado através, especialmente, 

do “arraial” nas festividades que acontecem nos dias de novena a estes santos. Conforme 

Raimundo: 

“E com o passar do tempo eles acharam que deveriam formar uma comunidade 
ligada na paróquia. O padre sempre ia celebrar missa nessas casas particulares, mas 
depois eles diziam que para batizar tinha que formar uma igreja católica. Uma 
comunidade que ele não ia mais. Aí foi que o pessoal se juntou e arranjaram 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 78 

liderança e formaram a comunidade” (Entrevista com Raimundo Silva Neves, 
agricultor rural). 

Nesta fala, compreende-se a passagem da irmandade para Comunidade Eclesial de 

Base, que em Mocajuba, passou a se chamar Comunidade Cristã (CC). Nestes espaços há uma 

sistematização das manifestações do quilombo, mas o que na Amazônia se deu de forma 

única, pois os quilombolas possuem seus saberes específicos, o que levou a uma forma 

organizada, principalmente pela fraternidade negra e justiça social. 

“No começo tinha os benzedores. A Dona Verônica benzia quebranto, a Tia Inês, 
tinha várias pessoas que faziam isso. Hoje já tá um pouco raro, (...) mas que não atua 
muito por causa que o povo não procura. Mas ainda tem a Dona Benedita, filha da 
Dona Cecília, tem o Seu Patrício, tem a Creusa que ela é evangélica, mas ela sempre 
faz umas orações. Quando a pessoa está precisando assim é isso que tá surgindo lá 
no Quilombo” (Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural). 

Nota-se, portanto, que mesmo com a organização comunitária eclesial, algo muito 

importante resiste e permanece nesse processo de valorização do negro do quilombo do 

Tambaí: algo da ancestralidade. O ato de benzer requer um saber místico próprio da tradição 

do negro, no qual se utiliza das orações cristãs, do Pai Nosso e Ave Maria, bem como outras 

orações passadas na oralidade, de mãe para filha. Muitos homens e mulheres utilizam a 

benzeção como meio de afastar as doenças do “quebranto”, do “mau-olhado”, ou de outras 

doenças de ordem física ou espiritual. 

Geralmente, além de benzedeiras, muitas dessas mulheres são também parteiras. Elas 

são responsáveis por acompanhar as gestantes, não somente no dia do parto, mas “puxando a 

barriga” das mesmas para que possam colocar as crianças no local adequado do ventre 

materno, caso não estejam na posição correta. 

“Então, tem esses tipos de pessoas, tem parteira, daquelas antigas mesmo, porque 
mais de 300 pessoas foram atendidas lá. Não precisava vir para os hospitais. Aí 
sempre nasceu lá com a parteira, que fazia tipo um pré-natal. Quando as mulheres 
engravidavam, elas ficavam todo mês indo na parteira para puxar, para ver como era 
que estava a criança. E aí, no dia quando chegava o mês, né, de ganhar o bebê, já 
sabia como estava o bebê para poder nascer. Então, essa era uma que sustentava, né, 
a sustentabilidade do quilombo durante todos esses tempo. Aí depois que começou a 
surgir, né? É, essas leis que agora não podem mais as mulheres serem atendidas por 
lá. E aí tem que fazer pré-natal por causa dos benefícios que vêm, né, do governo e 
aí foi que que terminou mais um pouco. Mas quando não dá tempo de vir, né, para 
cidade, tem alguém que atende por lá, por exemplo, ainda tem a tia velha, né, que é a 
irmã do papai, que é parteira, tem a mamãe, que é parteira e tem outras pessoas que 
que fazem esse serviço por lá. Então, essa questão de funcionar assim como área de 
atendimento, né? No caso, mais urgente, tem” (Entrevista com Raimundo Silva 
Neves, agricultor rural). 

Os saberes da linha matriarcal da Mãe África reverberam nos quilombos. É muito 

interessante notar as competências das parteiras. Elas não apenas garantem o 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 79 

acompanhamento de toda a gestação das mulheres, por meio da massagem e da benzeção. São 

mulheres líderes que organizam a vida social, cultural, religiosa e que contribuem para o 

crescimento da comunidade. Neste aspecto, estas são as grandes “Griots” dos territórios, 

aquelas que possuem os saberes compartilhados por meio de gerações e gerações. 

No que concerne à religiosidade, o líder quilombola aponta para a pluralidade cultural 

e ressalta a presença de evangélicos no território, os quais de alguma forma contribuem para a 

luta, pois alguns pastores se engajam no movimento de resistência ao capitalismo 

homogeneizador. Conforme narra: 

“Agora, falando sobre religiosidade, né? No princípio era só a igreja católica que 
tinha, né? Mas depois começou a entrar outras pessoas. Entrar não, as pessoas de lá 
mesmo, né, que resolveram aceitar a Jesus na igreja evangélica. E aí começaram a 
surgir, né, a igreja evangélica. Hoje nós temos dentro do Quilombo: uma igreja 
católica, né, que possui 100 famílias, e 35 famílias de evangélicos. Mas nós temos lá 
a Igreja Católica, a Igreja Evangélica, a Igreja Batista no momento. E tem a 
pentecostal que está surgindo também lá. Então, tem várias igrejas lá dentro já, né? 
Várias religiões lá dentro. E isso faz parte do quilombo porque é como o senhor 
falou, é plural, né? A religiosidade é plural, cada um decide. É essa questão aí” 
(Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural). 

A religião afro-brasileira sistematizada presente no quilombo de Tambaí-Açu é o 

candomblé, praticado apenas por uma moradora, pois teve contato com a religião e a trouxe 

para o Quilombo. Nesse momento, é importante frisar que as expressões de benzeção, 

“puxação”, partos e o uso de plantas também possuem elementos da herança africana e que 

nos quilombos de Mocajuba ganharam força devido à sua prática integrativa entre homens, 

mulheres e natureza. Eles entendem que a natureza é sagrada, é “maná”, é força que auxilia 

nas práticas curativas. 

“E quanto ao Candomblé, tem a professora Elen que é apaixonada por essa religião. 
Mas, por enquanto, está só ela, não é uma religião [estruturada no quilombo], é ela 
que defende essa causa. Ela veio de outro município, ela foi aquilombada, 
entretanto, ainda não tem outras pessoas que acompanhem esse seguimento” 
(Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural). 

Além da questão da religiosidade que se configura na diversidade em seus ritos, 

símbolos, liturgias, que fazem parte de um território dinâmico que em todos os momentos 

vive o bem-viver, pois superam as tensões do conflito estabelecido por muitos grupos que 

promovem a opressão, a subserviência que não oportunizam uma história de protagonismo 

dos grupos quilombolas. 

 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 80 

4. As escrevivências de um menino ribeirinho/quilombola: a Saga na busca de 

uma “Educação Formal”, onde descobriu o racismo étnico, social e institucional 

Eu sou um homem ribeirinho quilombola, nascido e criado aqui na Amazônia 

paraense. Minha trajetória é um pouco incomum, e é uma honra poder compartilhá-la com 

vocês através destas “escrevivências”. Quando eu era menino, fui “doado” para estudar na 

cidade grande. Longe do rio e da mata, da vida simples do quilombo, comecei uma lenta, mas 

profunda, “metamorfose” em um garoto urbano. Estudei muito, me esforcei e, eventualmente, 

me tornei um sociólogo. Apesar de tudo, a saudade e o chamado da minha terra natal falaram 

mais alto. Eu voltei para cá com a cabeça cheia de ideias e o coração cheio de vontade de 

fazer a diferença. Foi essa vontade que me levou a fundar a Associação de Moradores e 

Agricultores Remanescentes Quilombolas do Alto Acará, a AMARQUALTA. 

O caminho não foi fácil, mas consegui conscientizar meus pares sobre a importância 

de lutar pelos nossos direitos. Juntos, trabalhamos incansavelmente, e hoje me orgulho de 

dizer que legalizamos e transformamos o nosso território no Quilombo da AMARQUALTA. É 

por essa história, pelo menino ribeirinho que se tornou sociólogo e líder, que aceitei o convite 

para contar um pouco da minha trajetória. É um prazer imenso poder compartilhar a jornada 

desse homem que hoje é uma das lideranças ativas e comprometidas com o futuro do nosso 

quilombo. 

Bom! eu sou caboclo (mameluco, mulato, cafuzo, mestiço, curiboca, campesino, etc.), 

ribeirinho, remanescente de quilombolas, já fui chamado de todos esses sinônimos, nasci no 

alto rio Acará (Rio Miritipitanga), município de Acará, Estado do Pará, numa comunidade 

conhecida como Sapucaia, sítio Boa Esperança ou Terreno das Pedras, nesse terreno tem um 

pedral estrategicamente posto de um lado e do outro do rio, obrigando os navegantes 

conhecedores a fazerem uma espécie de zig-zag, para contorna-lo. 

Acredito que foi colocado propositalmente lá, de forma a impedir a navegação no 

período da cabanagem, preciso pesquisar mais, para ver se procede meu pensamento. Por isso 

denominado como terreno das pedras. Bem, agora tentarei expor a minha miscigenação; meus 

avós paternos: Felipe Pereira dos Santos, filho de uma judia com um caboclo, (descendente de 

português com uma indígena); casou-se Zenóbia Menezes dos Santos que também era uma 

mestiça, filha de uma mulher branca com um indígena, ela era bem afeiçoada ao povo 

indígena. Meu pai foi o quarto filho desse casal, de uma prole de 11 filhos, seu nome era 

Raimundo Pereira dos Santos (Dico), se tivesse vivo teria 97 anos, ele faleceu aos 82 anos. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 81 

Minha avó materna Luiza Trindade dos Santos, negra, filha de Maria José Pernambuco e 

Camilo Rolino dos Santos, neta de Dorotéia da Trindade e de José Pernambuco, pessoas 

escravizadas na Fazenda Turé. Sua mãe, seus avós, bisavós, assim como várias gerações de 

seus antepassados, foram submetidos aos trabalhos forçados pela escravização. Minha mãe, 

Maria Nunes Santos, a primeira filha de Luiza Trindade e Boaventura Nunes, nasceu em 

1936. Eu sou 3º de uma prole de 10 filhos, os demais chamam-se: Lázaro, Domingos, eu sou 

o terceiro, Raimundo, Roberto, José Luiz, Carlos, Arlindo, Maria Luiza e Cristina; nasci no 

dia 26 de janeiro do ano de 1961, no hospital municipal de acará, minha mãe dizia, que sou 

filho de 10 meses e uma semana (nasci na 41ª semana), isso é estranho, talvez por isso que ela 

precisou vir para a cidade receber cuidados médicos, para poder me conceber; pois segundo 

ela, eu não queria sair do útero de jeito nenhum. 

 Depois que nasci, voltamos para a comunidade; no meu terceiro mês, meus pais 

motivados pela carência de recursos financeiros, souberam que haveria uma festa junina, num 

casarão de uma família portuguesa que moravam rio acima, aproximadamente 1500 metros da 

nossa casa, então fizeram um mingau de arroz doce, colocaram o panelão de mingau a bordo e 

foram remando até o local, me colocaram deitado sobre alguns panos no porão da canoa e me 

levaram junto, para praticar a “marretagem¹”, no trapiche de acesso a casa dos portugueses.  

Ao chegar no local, a dona da festa, conhecida como Cecília, sentiu-se incomodada 

com aquela situação: um casal de “ribeirinhos/caboclos” vendendo mingau no trapiche de sua 

casa. Dirigiu-se ao soldado que estava policiando o evento e pediu ao militar que retirasse 

aquele “povo” que estava no seu trapiche. O soldado Marcelino, como era conhecido, foi até o 

local, identificou meu pai e minha mãe e observou que tinha uma criança deitada na proa da 

canoa. Ele perguntou do que se tratava. Meu pai, gentilmente, informou que era o filho e que 

estavam passando por grandes dificuldades, por isso havia a necessidade de ir até ali ganhar 

um troquinho para comprar o pão de cada dia. 

O soldado Marcelino ficou penalizado com aquilo e autorizou que permanecessem lá, 

haja vista que ali era uma área de marinha, então o(a) dono(a) da festa não poderia se 

incomodar e nem forçar a retirada deles de lá. Ele perguntou onde meu pai morava. Meu pai 

prontamente informou ao soldado e o convidou para que almoçasse em nossa casa no dia 

seguinte, para comer uma galinha caipira ao molho cabidela, o que foi prontamente aceito 

pelo “tira”.  

No dia seguinte, meu pai foi até a residência dos portugueses, buscar o militar e 

conduzi-lo até nossa casa, onde lhe deu o almoço. Ali, o militar pediu ao meu pai que me 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 82 

“cedesse” para ser seu afilhado, queria batizar-me, haja vista que eu já estava com 3 meses e 

ainda era um “pagão”. 

E assim combinaram: o soldado passou a ser meu padrinho, compadre de meu pai e 

minha mãe, prometendo aos meus genitores que, quando eu atingisse 7 anos de idade, iria me 

buscar e me levar para morar com ele, para que eu pudesse estudar e, possivelmente, tivesse 

uma vida melhor. O militar, depois de algum tempo, fora transferido da cidade de Acará para 

o Município de Tomé-Açú e, assim, perderam o contato entre eles. Fiquei junto aos meus 

irmãos até completar os 8 anos. Nesse ínterim, quando tinha aproximadamente cinco anos de 

idade, perdi meu avô paterno, que era muito próximo a mim. Morreu afogado, além de uma 

grande perda, também um trauma; uma das poucas coisas que consigo lembrar da minha 

infância. 

Marcelino, meu padrinho, não voltou para me buscar aos 7. Meu avô sempre falava 

para meu pai: “Cuida bem desse pequeno, não deixe que o maltratem, esse aí ainda vai fazer 

muito por esse lugar”. Meu pai tinha isso na cabeça e se preocupava muito comigo. Tanto que, 

aos meus 8 anos de idade, me entregou a uma família que morava no município de 

Maracanã-PA, família do Seu Vilhena. Fui morar com eles, onde fui muito bem tratado por 

todos e, principalmente, pela Dona Marisa, esposa do Seu Vilhena. 

Após três meses morando com essa nova família, Dona Marisa teve problemas de 

saúde, foi levada para Belém, onde foi diagnosticada com câncer no estômago. Os médicos 

realizaram cirurgia, porém ela não resistiu e veio a óbito. Permaneci mais alguns meses com 

Seu Vilhena, mas ele não pôde mais ficar comigo, haja vista ser ele um pescador e viver mais 

no mar do que em sua própria casa. Me mandou de volta para meus pais. Fiquei feliz porque a 

ausência da minha casa, do meu lar, dos meus irmãos, inicialmente, foi muito dura para mim, 

então fiquei extremamente feliz ao voltar para minha casa. 

Com nove anos de idade, fui doado novamente, desta vez para uma família de 

Igarapé-Miri-PA, para um mascate, marreteiro ou vendedor ambulante conhecido pela alcunha 

“Amor”. Ao chegar na cidade de Igarapé-Miri, fui imediatamente remanejado para o interior, 

para habitar em uma casa, no Rio Meruú, próximo ao canavial que pertencia à família do Seu 

Amor. Ali fui submetido a trabalhos dolorosos para uma criança de pouco mais de nove anos 

de idade. 

Todos os dias, de segunda a sábado, eu tinha que acordar cedo, por volta das 06h00, 

pegar dez armadilhas para captura de camarão, conhecidas como “munduru” ou “matapi”, 

iscá-las e colocá-las no rio em pontos estratégicos. De lá mesmo, prosseguia de canoa a remo 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 83 

para os igapós, onde haviam os açaizeiros nativos, colhia o equivalente a uma lata de cinco 

galões de frutos de açaí, voltava para casa, colocava-o de molho em água quente, para 

amolecer e facilitar a extração da polpa. Deixava o açaí de molho, voltava para despescar os 

“mundurus”. 

Uma vez coletados todos os camarões e pequenos peixes que tinham dentro das 

armadilhas, lavava-os, selecionava os maiores, colocava em panela para fritar (na linguagem 

ribeirinha e cabocla é colocar o camarão em uma panela, adicionar um ou dois limões, sal a 

gosto e cozer ao bafo, com pouca água). Enquanto fazia o procedimento de fritura, eu escorria 

a água quente do açaí e o despolpava numa batedeira manual. Uma lata de açaí em grãos 

equivalia a umas quatro batidas, aproximadamente, extraía o sumo ou polpa do açaí e 

colocava em uma panela. 

Antes das doze horas, pegava a polpa do açaí, mais ou menos 5 quilos de farinha de 

mandioca e o camarão frito, colocava-os a bordo da canoa e os levava até o canavial, onde as 

pessoas estavam trabalhando na colheita da cana-de-açúcar. E eu tinha que realizar essas 

tarefas antes do meio-dia, porque era o almoço dos trabalhadores. Minha folga era só aos 

domingos e, por não conhecer ninguém na região, eu não tinha muitas brincadeiras para 

exercer aos domingos, então aproveitava para dormir, descansar, passava praticamente o dia 

todo dormindo. Fiquei naquela situação por aproximadamente de 05 a 06 meses. 

Meu pai foi me visitar em Igarapé-Miri, pois ficou sem notícias minhas. Quando 

chegou na cidade de Igarapé-Miri, a família lhe informou que eu estava passeando e que lá no 

interior ficava só o patriarca, o pai do Seu Amor; os demais moravam na cidade: Seu Amor, 

sua genitora e a esposa. Já no interior ficavam seu pai, conhecido como João (patriarca), e 

José, seu irmão caçula. 

Fui resgatado do interior porque meu pai chegara na cidade de Igarapé-Miri e queria 

me ver. Quando cheguei na cidade e vi meu pai, chorei como uma criança machucada. Meu 

pai não entendia, não conseguia entender o que estava acontecendo, então eu abri a camisa e 

mostrei para ele meu peito. Meu peito tinha um calo bem grande. As solas dos meus pés e 

mãos tinham “calo do pecunheiro”, (transformação de parte de nosso corpo, através do uso 

frequente e intenso em determinada atividade com movimentos e atritos repetitivos). 

Meu pai, quando viu aquilo, também chorou comigo, nos abraçamos e, no dia 

seguinte, meu pai me resgatou daquela escravidão. Aquele foi um dos melhores momentos da 

minha vida, quando fui resgatado pelo meu pai. Ali pude ver que ele não era só meu pai, era 

meu herói. Voltamos para casa, onde passei mais um ano. Aos dez anos de idade, em 1971, 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 84 

numa noite chuvosa, parou um barco no trapiche, em frente à nossa humilde residência, bem 

próxima à porta da sala, pois era no período do inverno amazônico, as águas do rio estavam 

transbordando e a única coisa que separava nossa casa do rio era aquele trapiche. 

De dentro do barco, com uma luzinha acesa de um lampião, uma pessoa gritou: “Ei 

Dico Pereira! Chega aqui Dico Pereira!”. Esse era o apelido do meu pai, que de imediato saiu, 

pegou uma pequena toalha de mesa, cobriu a cabeça e foi até o navegante. Chegando lá, 

identificou que era um primo dele, conhecido como Zuza, o qual disse: “Dico! Tenho um 

recado para você, encontrei com o Marcelino, o teu compadre, encontrei com ele em Belém e 

mandou aqui o endereço dele, para você visitá-lo e que ele não esqueceu a promessa que fez a 

você, de mandar educar o afilhado dele”. 

Meu pai ficou radiante, feliz, quase não conseguia subir o trapiche, para voltar para o 

interior de casa e, com cuidado muito grande para não molhar o papel, aquele pequeno pedaço 

de papel onde constava o endereço do soldado Marcelino. Foi uma alegria enorme para ele e 

uma tristeza profunda para mim, porque passou pela minha cabeça que eu iria passar pelos 

mesmos sofrimentos novamente, como os que passei em Igarapé-Miri. Ele veio feliz, contou 

para minha mãe, contou para mim, mas eu sorri com angústia, de forma bem amarga, porque, 

para mim, ia começar tudo de novo.  

No dia 24 de julho de 1971, meu pai e eu pegamos carona num barco madeireiro e nos 

dirigimos até Belém. Mas por que demoramos tanto para a gente vir a Belém? Se recebemos a 

notícia em janeiro de 1971 e só conseguimos vir em julho daquele mesmo ano? Porque, 

naquela época, na minha comunidade, era difícil demais ganhar um punhado de dinheiro. Meu 

pai teve que: fazer farinha, tirar madeiras na floresta e vender alguns porcos para que 

pudéssemos nos manter na viagem e pagar o táxi. Na época, o aluguel de um táxi, do Porto do 

Sal ao bairro da Pedreira, era uma fortuna! Além disso, o velho tinha que voltar para casa com 

algumas coisas, não podia voltar de mãos abanando.  

Então, viemos no dia 24 de julho de 1971, em busca do endereço fornecido por Zuza. 

Chegamos ao local, mas não era a casa de Marcelino, era a casa da mãe dele. O ex-militar 

tinha se separado da esposa e dos filhos e tinha sido exonerado da Polícia Militar. Estava 

desempregado e morando na casa de conhecidos. Ele deu o endereço da mãe dele e nós 

fomos. Estivemos lá, nos identificamos, e a mãe do ex-soldado Marcelino, também muito 

humilde e pobrezinha, morava com um filho viúvo, deficiente visual, e duas netas menores de 

idade. Solicitaram recursos financeiros e perguntaram se a gente tinha condições de pagar um 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 85 

táxi para irem em busca de Marcelino, que, segundo eles, morava no bairro do 

Entroncamento. 

Meu pai prontamente alugou um táxi e foi junto com eles em busca de seu compadre. 

Eu fiquei na casa de Dona Neusa, mãe de Marcelino. Após algumas horas, Marcelino chegou, 

me abraçou e disse: “Olha, meu compadre e meu afilhado, bom ver vocês, tê-los aqui com a 

gente, mas estou passando por grandes dificuldades. Estou separado, não tenho uma casa para 

morar, mas vou conversar com minha mãe. Se ela aceitar ficar com o garoto, a gente ajuda ela 

financeiramente, para ela cuidar dele e botar para estudar. Nós estamos no meio do ano, mas a 

gente coloca ele numa professora particular até ele 'desemburrar'. Quando começar o ano 

letivo ele já sabe ler, sabe pelo menos as letras”. E assim o fizeram. Fiquei na casa de Dona 

Neusa, meu pai voltou para casa feliz da vida. Marcelino foi para o seu trabalho de camelô, o 

qual exercia. E parece uma sina: Dona Neusa vendia tucupi, goma, cuscuz, tapioquinhas e 

tacacá durante as sextas, sábados e domingos. 

Então ela comprava na quarta-feira de duas a três sacas de mandioca e, por eu ser do 

interior, perguntou: “Você sabe descascar mandioca?”. Eu disse: “Sei!!!”. “Você sabe ralar 

mandioca?”. “Sim!”, disse eu. “Tá! Então você vai fazer esses trabalhos a partir de agora”, me 

colocando para descascar mandioca nas quartas-feiras o dia todo e, nas quintas-feiras, eu tinha 

que ralar as mandiocas, das 08h00 da manhã, até finalizar as três sacas. Ela ia espremendo e 

retirando o tucupi e a goma. Na sexta-feira, estava tudo pronto para vender: a goma, o tacacá, 

o tucupi, a tapioquinha e o cuscuz. 

Eu não tive mais o calo no peito, mas adquiri bastantes calos e ferimentos nas mãos, 

provocados por muitos acidentes com o ralador. Minhas mãos eram todas feridas de tanto 

esfolar no ralador manual. E, além disso, pela manhã, meu trabalho diário era recolher os 

penicos da casa com urina e, às vezes, com fezes, porque o irmão do Marcelino era deficiente 

visual e defecava no penico, por ter dificuldades de se locomover do interior da casa e ir até o 

sanitário que ficava nos fundos do terreno (quintal). Na realidade, era uma latrina, um buraco 

no chão, uma caixa de madeira em cima. Recolhia-os, limpava-os e guardava os penicos: do 

deficiente visual, de Dona Neusa e de suas netas. Lavava as louças do café, almoço e jantar, 

além de arrumar a casa. Ou seja, o garoto do interior que vem para a capital na forma de 

doação, tem que pagar o almoço, a sandália, a roupinha usada e até o local onde dorme, com 

muito trabalho, trabalho árduo e suado. 

Passaram-se alguns dias, meu pai novamente veio me visitar. De novo pedi ao meu 

herói para que me levasse daquele lugar, estava desistindo dos meus sonhos e queria voltar 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 86 

para minha casa. Falei: “Porque na casa dos meus pais eu nunca precisei pegar num penico 

com fezes para jogar na latrina, se é pra fazer farinha eu faço em casa, e durante 05 ou 06 

meses em que estive aqui, não sei quem é a professora particular, a qual fora conversado 

anteriormente”. Marcelino, meu padrinho, desde o dia que ele me deixou aqui, apareceu por 

duas vezes, de passagem; sempre em algum momento em que a mãe dele não estava. Acredito 

que eles estavam com grandes dificuldades financeiras. 

Meu pai veio e falei que não queria mais ficar. Meu pai conversou com meu padrinho. 

Marcelino disse: “Se não está bom aqui, vou tirar ele e vou colocar na casa de um amigo meu. 

Esse meu amigo é solteiro e trabalha fora e ele quer um garoto para ficar com ele, para cuidar 

da casa, ele tem um sobrinho que mora lá e o garoto fica só, então irá servir como companhia 

para ele”. “Compadre! Dê mais essa chance para o Paulinho”. Então me levou para a casa 

desse amigo dele, no bairro da Pedreira, esse cidadão me acolheu muito bem, mas ele era 

dono e pai de santo de um terreiro de umbanda.  

Nunca tive nada contra umbanda, acho até bonito e faz parte de minhas raízes étnicas, 

mas eu era uma criança do interior, acostumada a dormir antes das oito horas da noite, no 

máximo. Na casa dos meus pais a gente dormia às vezes um pouco mais tarde, porque era o 

momento de ouvir as histórias, as vivências de nossos antepassados e contemporâneos, as 

histórias orais de nossos pais, tios, avós e às vezes até dos bisavós. À noite, quando íamos nos 

acomodar, deitava na rede e de lá do quarto, nosso pai e nossa mãe contavam histórias do 

passado sobre suas bravuras de caça, de lutas, de festa, enfim, da historicidade do local. 

Era acostumado dormir cedo, no máximo dez horas da noite já estávamos dormindo, 

bem diferente da casa do amigo de meu padrinho, Sr. Boanerges; onde funcionava todas as 

sextas, sábados e domingos o terreiro. Onde tinham rituais de umbanda e que na maioria das 

vezes amanheciam e não era permitido dormir enquanto estava acontecendo os rituais, o dono 

da casa e do terreiro era o principal pai de santo, ele incorporava a cabocla Mariana, se vestia 

de mulher e ficava dia após dia vestido de mulher; pra mim aquilo era uma coisa muito 

estranha, porque eu não fui acostumado com isso, nunca imaginei que homem se vestisse de 

mulher, não passava na minha cabeça de ribeirinho, quilombola, interiorano, caboclo, etc., 

que um homem podia se transformar em uma mulher e beijar outro homem; beijar e manter 

relações sexuais com outro homem. Aquilo foi muito traumatizante, era uma devassidão 

muito grande. Meu pai depois de dois meses voltou e eu definitivamente pedi a ele para ir 

embora daquele ambiente, contei algumas coisas pra ele, e novamente chamou seu compadre 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 87 

e o colocou a par da situação, Marcelino pediu-lhe inúmeras desculpas e solicitou mais uma 

única chance. 

Apresentou-me a uma senhora, na Cidade Velha, Travessa Cametá, 33, esquina com a 

Rua Joaquim Távora, em uma pensão. Lá, essa senhora era conhecida como Júlia Marques 

Pereira, apelidada de “Nenen”, onde só ela sabia o próprio nome. Com a Dona Nenen, 

encontrei uma verdadeira mãe. Júlia Marques também tinha sido doada para uma família aos 

7 anos de idade. Ela sofreu, foi escravizada, foi serva, foi abusada, tudo que se possa imaginar 

para uma criança, uma adolescente, uma jovem, uma adulta, uma senhora poderia ter passado, 

ela passou. Ela foi escravizada da sua infância à sua velhice, ela criou as filhas de Dona Alice 

Pereira e Seu Ribeiro, casal de portugueses, seus escravizadores, depois serviu de babá e criou 

os netos de Dona Alice, filhos das filhas de Dona Alice e, por último, foi levada para o Rio de 

Janeiro, para criar as bisnetas de Dona Alice Ribeiro. 

Ela, com a idade avançada, já com mais de 60 anos, não aguentou o frio do Sudeste 

brasileiro e pediu para voltar para Belém. Então, colocaram-na para tomar conta da já 

mencionada pensão da Cidade Velha. Foi o momento em que eu cheguei e ela me abraçou 

com os dois braços, cuidou de mim, me orientou, me contou a história de sua vida, onde me 

falou: que cuidaria de mim como alguém que nunca cuidou dela, porque também era do 

interior e seus pais acreditaram nas pessoas brancas e “fidalgas” da capital e a doaram para 

aquela família, com o sonho de que ela fosse para uma escola para se formar. Ela nunca 

frequentou uma escola, aprendeu a ler com as pessoas que moravam na pensão, mas não sabia 

escrever, porém era uma pessoa com uma sabedoria incomparável e incrível. 

Cuidou de mim, me pôs para estudar, cobrava muito com relação ao estudo, me 

incentivou a servir a aeronáutica porque nos anos 70 e 80 era o governo militar que tinha as 

carreiras mais promissoras, que a gente podia pensar naquele momento era ser militar. Então, 

convivi com ela até o fim dos seus dias. Morei na Cidade Velha do primeiro semestre de 1972 

até meados de 1974. A família para quem ela trabalhou a vida inteira comprou uma casinha 

construída em madeira, coberta com palha de “buiuçu”, na Rua João de Deus, 739, esquina 

com a Travessa Popular, bairro do Guamá e doaram para ela. Entregou a pensão que 

gerenciava e fomos morar no Guamá. 

Em 1974, estudava a 3ª série do ensino primário, no Colégio Rui Barbosa na Cidade 

Velha, fui transferido para o Colégio Estadual Frei Daniel, ali na Barão de Igarapé-Miri. 

Estudei até a 6ª série e, devido a estar atrasado nas séries iniciais, fiz a 4ª etapa do supletivo 

(7ª e 8ª séries) na Escola Estadual Paulo Maranhão, próximo ao cemitério Santa Isabel. Em 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 88 

1979, fiz seleção para a Escola Técnica Federal do Pará, onde fui aprovado no curso de 

Técnico em Eletrônica. Cursei por dois semestres. Em 1980, ingressei na Força Aérea 

Brasileira como soldado, em plena ditadura do governo militar, onde fui obrigado a passar 40 

dias dentro do quartel, o que chamavam de “fase de adaptação ao quartel”, era um internato 

forçado de 40 dias, éramos tratados como verdadeiros animais. Por não comparecer às aulas, 

acabei perdendo a vaga na escola técnica. Com 03 meses de recrutamento fiz concurso para 

cabo, passei. E, em 1981, fui promovido para soldado de 1ª classe, transferido da sede do 

Primeiro Comando Aéreo Regional/COMAR-I, Almirante Barroso com a Júlio César, para o 

Parque de Material da Aeronáutica de Belém, que ficava na Av. Freitas esquina com a Av. 

Almirante Barroso. 

Em 1983, fiz novamente concurso para Escola Técnica Federal do Pará – ETF/PA, 

passei no curso de Técnico em Mecânica, formei em 1987. Fiz o curso Técnico em Mecânica 

de Aeronaves CAT-II, em convênio: Parque de Material Aeronáutico de Belém, Instituto de 

Aviação Civil e Escola Técnica Federal do Pará. Em 1988, promovido a cabo e transferido 

novamente para o COMAR-I. Em 1994, fui aprovado em concurso para sargento especialista, 

na Escola de Sargentos Especialistas, em Guaratinguetá-SP. De 1994 a 1996, formei como 3º 

sargento especialista em mecânico de voo, transferido para a Base Aérea de Belém, onde 

passei de 1996 até 2000, sendo transferido para a Base Aérea de Boa Vista, Estado de 

Roraima. 

Em Boa Vista, fiz o vestibular para Ciências Sociais com habilitação em Sociologia, 

formei no final do 1º semestre de 2005. Nesse mesmo ano, fui transferido novamente para a 

Base Aérea de Belém. Em 2008, ingressei na política partidária através do Partido da Social 

Democracia Brasileira - PSDB, e fui candidato e eleito a vereador pelo Município de Acará, 

onde conheci a Srta. Crystiane Amaral Coutinho e sua família, que me acompanharam na 

campanha para vereador. Minhas bandeiras de campanha eram: legalizar as terras dos 

ribeirinhos, dos colonos e das comunidades quilombolas do Alto Acará. Onde me deparei com 

quase todas as terras do Município tomadas por fazendeiros, grileiros, madeireiras, 

mineradoras e, principalmente, pelo agronegócio da palma de dendê.  

Diante ao exposto, tivemos lutas muito acirradas, comecei a realizar pesquisas junto às 

instituições como o Instituto Nacional de Colonização e Reforma Agrária - INCRA e o 

Instituto de Terras do Pará - ITERPA, sobre a situação das terras que compõem o alto Rio 

Acará e fui surpreendido, porque 90% das terras da região já estavam requeridas em nome de 

empresas do agronegócio, empresas de mineração, madeireiros, grileiros, pessoas que nunca 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 89 

vimos por lá. Então conheci o Sr. Márcio Nascimento, Diretor do Departamento Municipal da 

Igualdade Racial de Acará (DEPIR), uma peça muito importante na questão de organização 

das comunidades tradicionais e, principalmente, as quilombolas e seus territórios, 

identificando-as, conscientizando seus moradores e legalizando-as como comunidades 

tradicionais que são. 

Identificamos que a Fazenda Turé, de onde parte da minha família é oriunda e que lá 

“houveram trabalhos escravos por séculos”, De Lima (Revoltas Camponesas no Vale do 

Acará-Grão Pará). Descobri em 1991, quando fui fazer uma pesquisa sobre as minhas origens, 

tentar montar a árvore genealógica de minha família, descobri que a família da minha mãe é 

toda oriunda e descendente dos escravizados da Fazenda Turé, alguns até participaram do 

movimento cabano. 

O comandante Joaquim José Luís de Souza, do quartel deste distrito, informava que há 

mais de um mês (mês de junho de 1836), veio da cidade para este lugar, com a intenção de 

encontrar o revoltoso Eduardo, que, segundo informações, estava num engenho denominado 

“Turé”, à margem do Rio Acará e fortemente entrincheirado. Depois de algumas investidas 

sobre este engenho, o resultado foram mortos e feridos de ambas as partes: “legais” e 

“cabanos”, e isso me acendeu o alerta de que nós precisávamos nos organizar como 

remanescentes de quilombola, para manter e proteger nosso território, nossa ancestralidade, 

nossa cultura e nossa forma de viver. 

Então, convoquei os mais velhos, os anciãos, formamos um grupo e fundamos a 

Associação de Moradores e Agricultores Remanescentes Quilombolas do Alto Acará 

(AMARQUALTA), composta inicialmente por 06 Comunidades: Vila Formosa, Turé, Monte 

Sião, Ipitinga Miri, Ipitinga Grande e 19 do Massaranduba. Foi o início da nossa luta 

propriamente dita. Daí para a frente, só luta tentando legalizar o nosso território, porque o 

Estado tem uma legislação muito bonita quando se trata de comunidades tradicionais, porém, 

quando se trata de amparo e proteção de direitos, os governos ignoram e não acatam e não 

atuam, tratam com desprezo, descumprem as normativas constitucionais, atropelam tudo e 

todos. 

Se o grupo tradicional não lutar, se não brigar, na maioria das vezes perde até vidas 

nas lutas, para ter acesso a direitos. Eu, como liderança quilombola, como homem que 

estudou um pouquinho sobre movimentos sociais, me deparei com dificuldades grandes, fui 

ameaçado de morte, intimidado e humilhado. Hoje não consigo me aprumar politicamente, 

digamos assim, porque alguns políticos corruptos, bandidos e hipócritas não permitem que me 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 90 

elejam para qualquer que seja o cargo. Eles lutam contra essa possibilidade, porque eu os 

embaracei muito. A minha luta em prol das comunidades é real, não é meia luta, é uma luta 

por completa. Graças a Deus meu povo acordou e hoje caminham com as próprias pernas. 

Mas o meu grande arrependimento é não ter adentrado numa faculdade mais cedo, não 

ter ido por esse caminho da sociologia, da antropologia, das ciências humanas mais cedo, 

porque terminei meu ensino médio em 1986, mas só fui fazer o vestibular em 2000, quatorze 

anos depois. Se entro logo após a conclusão do ensino médio, em 2000 eu já era doutor. Eu 

teria muito mais conhecimento sobre as problemáticas do meu grupo étnico e das minhas 

raízes; saberia bem mais cedo quem eu sou e teria minimizado a problemática da minha gente. 

Meu povo ainda precisa de mim e eu ainda estou em débito com minhas comunidades. 

Quando saí do seio da minha família e vi que não tinha volta, prometi que um dia, se voltasse 

para minha gente e para minha comunidade, disponibilizaria cinco anos da minha vida para 

eles. Já estou há 15 anos à disposição das comunidades e se eu viver mais 10 anos vai ser em 

prol da minha gente. Não sabia que era tão bom fazer o bem para as pessoas, mas a gente tem 

que fazer o bem com os pés no chão, com a certeza que a gente vai vencer. 

CONSIDERAÇÕES FINAIS  

Ao finalizarmos este artigo, a análise de nossas “escrevivências” — as de Elianete, 

Guilherme e Paulo — nos permite concluir que nossas narrativas orais não são apenas 

registros biográficos, mas sim atos políticos de afirmação da identidade e de resistência 

coletiva em prol do “bem-viver” quilombola amazônico. Nossas experiências conjugadas 

tratam da luta contra o racismo e o colonialismo que se manifesta em várias frentes, como: na 

academia, na fé e no território. 

Eu, Elianete, reitero que minha jornada na pós-graduação é a prova de que o corpo da 

mulher preta e quilombola pode e deve ser um centro de produção de conhecimento. Minha 

luta pela construção de uma “episteme” negra e a defesa do “corpo-território” mostram que a 

descolonização do saber é um imperativo para que as dores e as memórias de nossas 

ancestrais, que foram silenciadas, finalmente encontrem reconhecimento na ciência. 

Eu, Guilherme, confirmo o papel essencial da religiosidade como a argamassa que 

sustenta o “bem-viver” nos quilombos, como no caso de Tambaí-Açu. As práticas integrativas 

do diálogo inter-religioso — que unem a irmandade católica, a força das benzedeiras, das 

parteiras e o “maná sagrado” da natureza — mostram que a fé, em sua diversidade e 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs


Guimarães, Martins, Santos​ 91 

sincretismo, é a principal ferramenta de coesão social para resistirmos à intolerância e à 

desagregação capitalista. 

E eu, Paulo, concluo que minha “metamorfose” em sociólogo foi a materialização de 

um compromisso com minha gente. A luta pela legalização do território do Alto Acará, nos 

faz sentir a resistência da Cabanagem e a ancestralidade da Fazenda Turé, prova que o 

conhecimento formal deve servir à causa quilombola. O ativismo e a organização de base, 

como a fundação da AMARQUALTA, são essenciais para garantirmos que as ameaças do 

agronegócio e da grilagem não apaguem nossa história e nosso direito à terra. 

Em conjunto, nossas experiências nos mostram que o “bem-viver” não é uma utopia, 

mas uma prática cotidiana de resiliência. Embora os desafios persistam — a violência contra 

as mulheres, a opressão política e a grilagem —, a “escrevivência” serviu para despertar a 

memória e fortalecer nossa esperança. Continuamos nossa jornada e nosso compromisso 

inabalável com a luta pela dignidade, pela terra e pelo futuro de nosso povo quilombola. 

REFERÊNCIAS 

DAVIS, Angela. Mulheres, Raça e Classe. Tradução de Heci Regina Candiani. São Paulo: 
Boitempo, 2016. 

EVARISTO, Conceição. Escrevivências: a escrita de nós. In: DUARTE, Constância Lima; 
NUNES, Isabella Rosado (Org.). Escrevivência: a escrita de nós - Reflexões sobre a obra 
de Conceição Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicação e Arte, 2020. 

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. São Paulo: Zahar, 2022. 

GONZALEZ, Lélia. A categoria político-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio 
de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988. 

KILOMBA, Grada. Memórias da Plantação: Episódios de Racismo Cotidiano. Rio de 
Janeiro: Cobogó, 2019. 

LIMA, Ana Renata do Rosário. Cabanagem: uma revolta camponesa no Acará. Belém: 
Prefeitura Municipal de Belém, 2004. 

PRACS: Revista Eletrônica de Humanidades do Curso de Ciências Sociais da UNIFAP​
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapá, v.18, n.4, p. 70-91, 2025. 

https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. INTRODUÇÃO 
	2. As escrevivências da mulher quilombola como forma de resistência política diante do cânones academicista 
	3. O diálogo inter-religioso e o bem viver: escrevivências como resistência à intolerância religiosa nos quilombos da Amazônia 
	4. As escrevivências de um menino ribeirinho/quilombola: a Saga na busca de uma “Educação Formal”, onde descobriu o racismo étnico, social e institucional 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS  

