Artigo

ESCREVIVENCIAS DO BEM VIVER QUILOMBOLA COMO
FORMAS DE RESISTENCIA POLITICA AO EPISTEMICIDIO
OCIDENTAL: AS NARRATIVAS ORAIS COMO
INSTRUMENTOS DE RESISTENCIA CULTURAL

ESCREVIVENCIAS DEL BIEN VIVIR QUILOMBOLAS COMO FORMAS DE
RESISTENCIA POLITICA AL EPISTEMICIDIO OCCIDENTAL: LAS NARRATIVAS
ORALES COMO INSTRUMENTOS DE RESISTENCIA CULTURAL

QUILOMBOLA WELL BEEN ESCREVIVENCIAS AS FORMS OF POLITICAL
RESISTANCE TO WESTERN EPISTEMICIDE: ORAL NARRATIVES AS
INSTRUMENTS OF CULTURAL RESISTANCE

Elianete de Sousa Guimaries'
https://orcid.org/0009-0003-6815-5885
http://lattes.cnpg.br/4095577855323036

Guilherme Luis Mendes Martins>
https://orcid.org/0009-0003-6319-4607
http:/lattes.cnpq.br/9337461596574940

Paulo de Deus Nunes dos Santos?
https://orcid.ore/0009-0009-5522-0506
http:/lattes.cnpa.br/6992999263624181

Resumo: Este artigo aborda as experiéncias coletivas do “bem-viver” nos
territorios quilombolas do Para, buscando na oralidade as narrativas que compdem
o repertorio identitario de seus sujeitos. Trata-se de um estudo das narrativas
como processos de elaboracdo, construgdo identitaria e resisténcia étnica a partir
das realidades locais, enfocando: (1) as resisténcias politicas e culturais das
mulheres quilombolas e negras frente aos desafios raciais e de género na produgao
do saber; (2) as formas diversas de manifestacdo da religiosidade e dos saberes

' Estudante de Doutorado do Programa de P6s Graduagdo em Sociologia e Antropologia (PPGSA) da
Universidade Federal do Para com doutoramento sanduiche Projeto Territorios e patrimonios Amefricanos,
vinculado ao Programa de desenvolvimento académico Abdias do Nascimento , na Universidade de Joanesburgo
( UJ) Africa do Sul . Professora do Ensino Fundamental (SEMEC-Salvaterra-Par4). Faz parte do grupo de
pesquisa AWA SURARA coordenado pelo Prof. Dr. Rodrigo Peixoto. Ativista do movimento quilombola, em
2006 sendo a primeira secretaria na Associacdo Comunitdria de Remanescente de Quilombo de Rosério (
ASCORQUIR) , atualmente atua  como Diretora de Patrimonio da referida entidade. E-mail:
elianetedesousa@gmail.com.

? Estudante de Doutorado do Programa de Po6s Graduagdo em Sociologia e Antropologia (PPGSA) da
Universidade Federal do Para, professor do Ensino Médio (SEDUC-Pard), professor de Ensino Fundamental (
SEMEC-Mocajuba-Para); faz parte do grupo de estudo Imagem, Arte, Etica e sociedade coordenado pela Prof*
Dr* Katia Marly Leite Mendonga do PPGSA/ UFPA. Faz parte do coletivo PUTIRUM, coletivo de professores,
liderancas e familias quilombolas de Mocajuba-Para. E-mail: guigomendes@yahoo.com.br

* Liderang¢a quilombola e fundador da Associagdo de Moradores e Agricultores Remanescentes quilombolas do
Alto Acar&-AMARQUALTA. Mestrando em Sociologia e Antropologia, PPGSA-UFPA. E-mail:
paulonunes.altoacara@gmail.com.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://orcid.org/0009-0003-6815-5885
http://lattes.cnpq.br/4095577855323036
https://orcid.org/0009-0003-6319-4607
http://lattes.cnpq.br/9337461596574940
https://orcid.org/0009-0009-5522-0506
http://lattes.cnpq.br/6992999263624181
mailto:paulonunes.altoacara@gmail.com
mailto:guigomendes@yahoo.com.br
mailto:elianetedesousa@gmail.com
https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos

ancestrais como estratégias de coesdo e bem-viver; e (3) a luta pela legalizacdo e
protecao do territério diante das ameagas do agronegocio e do extrativismo. O
objetivo ¢ compreender como as narrativas quilombolas contribuem para a
autoafirmacdo ¢ o reconhecimento de suas identidades, relacionando-se com as
praticas socioculturais e politicas locais. A metodologia baseia-se nas
“escrevivéncias” (Evaristo, 2020) e nas perspectivas do pensamento social negro
(Gonzalez, 1988; Davis, 2016), agregando as experiéncias dos autores enquanto
pesquisadores e ativistas que sofrem as marcas historicas do colonialismo e seus
reflexos na produgdo académica.

Palavras-chave: Escrevivéncias, bem viver, formagdao, comunidades
quilombolas.

RESUMEN: Este articulo aborda las experiencias colectivas del “bien-vivir” en
los territorios quilombolas de Paré, buscando en la oralidad las narrativas que
componen el repertorio identitario de sus sujetos. Se trata de un estudio de las
narrativas como procesos de elaboracion, construccion identitaria y resistencia
étnica a partir de las realidades locales, enfocandose en: (1) las resistencias
politicas y culturales de las mujeres quilombolas y negras frente a los desafios
raciales y de género en la produccion de conocimiento; (2) las diversas formas de
manifestacion de la religiosidad y los saberes ancestrales como estrategias de
cohesion y “bien-vivir’; y (3) la lucha por la legalizacion y proteccion del
territorio ante las amenazas del agronegocio y el extractivismo. El objetivo es
comprender como las narrativas quilombolas contribuyen a la autoafirmacion y el
reconocimiento de sus identidades, relacionandose con las practicas
socioculturales y politicas locales. La metodologia se basa en las “escrevivéncias”
(escri-vivencias) (Evaristo, 2020) y en las perspectivas del pensamiento social
negro (Gonzalez, 1988; Davis, 2016), integrando las experiencias de los autores
como investigadores y activistas que aun sufren las marcas historicas del
colonialismo y sus reflejos en la produccion académica.

Palabras clave: Escrevivéncias, bien vivir, formacion, comunidades quilombolas.

ABSTRACT: This article addresses the collective experiences of “bem-viver”
(good living/well-being) in the quilombola territories of Pard, seeking in orality
the narratives that compose the identity repertoire of its subjects. This is a study of
narratives as processes of elaboration, identity construction, and ethnic resistance
based on local realities, focusing on: (1) the political and cultural resistance of
quilombola and Black women facing racial and gender challenges in the
production of knowledge; (2) the diverse forms of manifestation of religiosity and
ancestral knowledge as strategies for cohesion and “bem-viver”; and (3) the
struggle for the legalization and protection of the territory against the threats of
agribusiness and extractivism. The objective is to understand how quilombola
narratives contribute to the self-affirmation and recognition of their identities,
relating to local sociocultural and political practices. The methodology is based on
“escrevivéncias” (Evaristo, 2020) and the perspectives of Black social thought
(Gonzalez, 1988; Davis, 2016), integrating the authors' experiences as researchers
and activists who still bear the historical marks of colonialism and its reflections
on academic production.

Keywords: Escrevivéncias, bem viver, formation, quilombola communities.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.

71


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimaraes, Martins, Santos 72

1. INTRODUCAO

A memoria faz parte de nossa vida; sem ela, somos incapazes de atualizar nosso
cotidiano. Em nossas comunidades amazoOnicas, as historias, os casos, as lendas e os
conselhos compdem um conjunto de géneros orais que estdo presentes no dia a dia de nossa
vivéncia. E a partir da memoéria que conseguimos repassar o conhecimento e, com ele,
ressignificar a vida. Sem estas memorias, seria impossivel registrar, efetiva e afetuosamente,
nossos valores, costumes, vivéncias e a transmissdo de nossos saberes arraigados em nossa
trajetoria.

As “escrevivéncias”, termo cunhado por Concei¢do Evaristo, carregam nio apenas
uma escrita individual, mas toda uma coletividade, pois ninguém ¢ uma ilha; nossa identidade
¢ marcada pela coletividade. Em nossas experiéncias, vivemos avangos, desafios e muitas
lutas para que as comunidades quilombolas tenham a esperanga do “bem-viver”, o que, por
muitas maneiras, ¢ negado pelo processo capitalista. Nestas comunidades, muitos “Griots” sao
grandes herdeiros do conhecimento transmitido de geracao em geracdo, € em suas vivéncias
guardam as historias da heranga afro-brasileira. Eles sdo os grandes protagonistas deste
estudo, bem como outros companheiros que vao aparecendo em nossas falas. Tudo o que
molda a nossa vivéncia perpassa pelo bem-viver, pois aquilo que foge do cuidado conosco ¢
com a natureza — que € parte de ndos — desarmoniza a vida, estraga, azeda e nos traz tristeza.
Por isso, uma comunidade quilombola tem em sua cosmopercep¢do uma harmonia
especialmente aprendida com a natureza, seu dinamismo e forga.

Neste sentido, o objetivo geral deste artigo ¢ compreender como as narrativas e as
praticas cotidianas dos sujeitos quilombolas contribuem para a autoafirmagdo e o
reconhecimento de suas identidades étnicas, funcionando como formas de resisténcia cultural,
politica e epistemoldgica. A justificativa para esta pesquisa reside na urgéncia de descolonizar
o saber, dando centralidade as experiéncias de grupos marginalizados cujas vozes contestam o
padrao hegemonico eurocéntrico.

As escrevivéncias aqui apresentadas fornecem subsidios para a constru¢ao de uma
“episteme” negra e amazlnica, essenciais para a luta pela terra e pelo modo de vida
tradicional frente as ameacas do agronegocio e da grilagem. A metodologia utilizada se
baseia, portanto, na “escrevivéncia” (Evaristo, 2020), e é sustentada pelo pensamento social

negro e feminista (Davis, 2016; Gonzalez, 1988), que incorporam a perspectiva de ndés somos

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimaraes, Martins, Santos 73

pesquisadores e ativistas quilombolas, que reconhecem o impacto do colonialismo em nossas
producdes académicas (Fanon, 2022).

O artigo esta estruturado em trés eixos tematicos que apresentam a sintese das
narrativas colhidas: a trajetoria de Elianete discute a luta da mulher negra na academia e a
construcdo da “episteme” negra pelo “corpo-territorio”; a vivéncia de Guilherme explora a
religiosidade plural e os saberes ancestrais (benzedeiras, parteiras) como estratégias de
“bem-viver” e coesdo social; e a historia de Paulo relata a “metamorfose” do menino
ribeirinho em socidlogo e lider, focado na luta politica pela legalizagdo do territorio

quilombola contra a opressdo historica e contemporanea.

2. As escrevivéncias da mulher quilombola como forma de resisténcia politica

diante do canones academicista

Eu inicio esta escrita tratando das “escrevivéncias” como um fendmeno que busca
desconstruir o padrao hegemdnico ocidental, o qual, por séculos, padronizou — e ainda tenta
padronizar — os conhecimentos a partir da cultura da erudi¢ao eurocéntrica. Historicamente,
muitos estudiosos construiram suas ideologias epistemoldgicas com a inten¢do de qualificar
apenas o conhecimento ocidental e desqualificar o “outro”, o ndo ocidental e ndo “civilizado”,
visando padronizar e, assim, dominar. Segundo a visdo eurocéntrica, esse “outro” nao
ocidental ¢ identificado como “sem cultura” e, portanto, sem condi¢des de produzir
conhecimento. O conhecimento hegemonico ndo s6 padronizou as culturas, mas também
segregou os corpos que podiam produzir saber, excluiu os corpos negros, € mais ainda o corpo
feminino, da producao cientifica. As experiéncias femininas nesse campo foram minimas.

Diante disso, algumas mulheres, a exemplo de Angela Davis, resolveram revolucionar
o conhecimento a revelia do padrdo da producdo dominada por homens, em sua maioria
brancos, um saber que tinha cor e género, ela fez novas produgdes que incluiram o
pensamento feminista e o pensamento negro. Seus esforcos atrairam outras mulheres pretas
para continuarem a luta, a exemplo de Grada Kilomba (2019) e Lélia Gonzalez (1988),
contudo, o que prevalece ainda ¢ uma escrita muito timida das mulheres negras diante do
vasto material produzido por homens brancos e racistas.

E com essa consciéncia que comego a minha escrita, utilizando um excerto de
Conceicdo Evaristo (2020) que, ao falar das “escrevivéncias” no texto “A escrita de n6s”, diz
o seguinte: “Escrever ¢ fazer as pessoas nos ouvir, ¢ poder descrever tudo aquilo que ficou

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macapa, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimaraes, Martins, Santos 74

escondido por muito tempo, ¢ denunciar a opressdo sofrida. Ter medo de escrever e correr o
risco de errar (...) € fazer as pessoas ndo ouvir aquilo € muito importante”.

E com essa resisténcia que comego a minha trajetéria: com o poder de dizer que sou
uma mulher quilombola que sofreu com o racismo e com as dificuldades economicas, pois
minha familia ndo herdou bens patrimoniais que possibilitasse a condi¢do para os meus
estudos. Sou herdeira de uma familia semianalfabeta que ndo pdde me ajudar na minha
formacdo escolar. Minha trajetoria € de uma familia pobre, sem condi¢des financeiras para
estudar. Estudei o tempo todo em escolas publicas e precarias, com professores que nao
estimulavam meus estudos por eu ser de familia pobre, nascida no espago rural, e por nao
acreditarem em mim.

Eu carregava sonhos: sonhos de concluir meus estudos, um dia fazer uma faculdade e
nela buscar caminhos possiveis para conhecer minha histéria e minha ancestralidade, para
entender as duplas faces do racismo, do preconceito, das desigualdades raciais e sociais, das
violéncias culturais e de toda opressdo que adoece o mundo e os sonhos das pessoas. Aos
poucos, meus sonhos foram se realizando. Tive a oportunidade de fazer minha graduacao em
Etnodesenvolvimento. Ao conclui-la, novos horizontes e novas possibilidades se abriram.

Quando entrei no Mestrado em Antropologia Social, em 2020, mesmo durante a
pandemia e passando por um momento muito dificil, algumas literaturas que tive contato me
possibilitaram enxergar com mais profundidade os processos de construgdo epistemologica
estruturada na proposta de colonizagdo do saber, que promoveu a exclusao das mulheres e do
protagonismo negro como agentes do saber e da produ¢do do conhecimento. Isso me deixou
muito incomodada com esses estigmas e, desde entdo, procuro buscar inspiragdo no
protagonismo das mulheres negras que, com muito esforco, estdo desbravando o cientificismo
e produzindo novos “epistemes”, que possam instigar outras mulheres a fazer resisténcia a
partir de suas escritas. E no desejo de desconstruir o padrao hegemonico, precisamos construir
um novo olhar sobre a histéria do povo negro, que foi contada por pessoas brancas que
colocam a Europa como ber¢o da humanidade, centro da producdo e do saber. Agora,
precisamos contar outras historias que reconhecam a Africa como o lugar que contribuiu para
a formacao da humanidade e da economia no mundo.

Por isso, continuo minhas pesquisas e extensao na pés-graduacao com essa vontade de
colaborar com meu coletivo quilombola, ¢ mostrar a capacidade de produzir novos
conhecimentos e ampliar novos horizontes, no qual mulher, género e raga precisam estar no

debate da ciéncia. O objetivo ¢ fortalecer a constru¢do de uma “episteme” negra que possa

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 75

incluir toda essa diversidade e multiplicidade de conhecimento, que busque no
“corpo-territdrio” a construgdo politica de ser mulher negra, e que, dentro desse corpo que foi
estigmatizado em decorréncia dos processos historicos e resultantes das consequéncias dos
processos de colonizagdo, reacenda muitas memorias de mulheres pretas que ndo tiveram a
chance de se manifestar e falar de suas dores. Mais uma vez eu me posiciono e insisto em
dizer que, até hoje, ainda somos silenciadas quando queremos denunciar as violéncias que
sofremos por ser mulher, por ser preta e quilombola.

Quando fazemos resisténcia no territoério, como por meio das dentincias das violéncias,
muitas vezes somos ignoradas porque o sistema colonizador determinou os lugares de poder,
de forma impositiva coloca que a “mulher é pra ta na cozinha e cuidando dos filhos”. Nao
pretendo aceitar, e nunca aceitei esse tipo de “ordem”.

Volto mais uma vez a utilizar aqui a fala de Concei¢cdo Evaristo (2020) que, ao se
referenciar a condi¢do da mulher no periodo escravagista, questiona por que as mulheres
negras podiam ser amas de leite, educavam os filhos dos patrdes — quando ensinavam as
primeiras palavras, ou seja, faziam parte da educacdo dos filhos — mas tudo isso nao foi
considerado como conhecimento e nem tampouco foi registrado. Essas contribui¢des que a
mulher negra realizou no processo de orientacdo e cuidados com os filhos do patrdo, essa
historia, segundo Conceigdo Evaristo (2020), “ficou registrada apenas na memoria”.

Por isso, essas “escrevivéncias” sdo fundamentais para registrar as memorias de
resisténcias das mulheres negras que estdo nos territorios, agora nao mais somente
responsaveis pela educacdo dos filhos do patrdo, mas ocupando outros lugares: no territorio,
no ativismo, na producdo intelectual, na educagdo dos proprios filhos, na criacdo de
estratégias contra o racismo, a xenofobia, a homofobia e todas as mazelas sociais. Ao tentar
entender que os “filhos do patrdo” sairam das suas residéncias fisicas com as mesmas
orientacdes racistas, o esforco agora ¢ ainda maior: “educar os racistas” herdeiros do projeto
civilizador, porque possuem em suas mentes € recriam em seus comportamentos a estrutura

colonizadora.

3. O dialogo inter-religioso e o bem viver: escrevivéncias como resisténcia a

intolerancia religiosa nos quilombos da Amazonia
Sou Guilherme Martins, ¢ a temdtica da religiosidade faz parte do meu percurso
académico. Na graduagdo em Historia, pesquisei sobre as origens das comunidades cristds em

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 76

Mocajuba, no Pard. Com sua contribuicdo, foi possivel organizar o povo em comunidades
para viver uma realidade de comunhao espiritual, bem como lutar pelos direitos em busca de
melhorias, especialmente na organizagdo do Sindicato Rural, do movimento dos atingidos
pelas barragens, do SINTEPP, e, sobretudo, na organizagdao dos remanescentes quilombolas,
pois muitas liderancas sdo origindrias da comunidade catolica.

No Mestrado, trabalhei com o tema da Ladainha. Foi nesse momento que observei que
a ladainha estava muito presente nas comunidades tradicionais de Mocajuba — quilombolas,
ribeirinhos, colonos. Especialmente no tempo das irmandades, eles realizavam esta pratica
que conjuga o rito catolico, cantado em latim. No entanto, este rito vai para além da
comunidade; é rezado nas familias, ndo faz acepg¢ado de religido, ou seja, vivem o bem-viver
por meio do dialogo inter-religioso.

Ao observar as comunidades tradicionais, destacam-se as comunidades quilombolas,
as quais podemos identificar que foi no contexto do século XVIII que os quilombos do Baixo
Tocantins foram formados, devido a fuga de negros que resistiram a Cabanagem. Cameta foi
um espago de resisténcia e, a partir da opressao do governo sobre os negros, estes se
refugiaram rio adentro, para outros espagos, o que atualmente corresponde aos municipios de
Igarapé-Miri, Mocajuba, Baido, Tucurui. Estas comunidades sdo, até hoje, um espago de
resisténcia a uma cosmovisdo eurocéntrica, por meio de um didlogo inter-religioso, como
caminho de bem-viver, da pluralidade, da diversidade como parte significativa contra toda
intolerancia religiosa e racismo.

Nestes espacos, além das Comunidades Eclesiais de Base (oriundas das antigas
irmandades catolicas), estdo presentes outras formas de religiosidade, como ritos
afro-brasileiros, benzedeiras, “experientes”, “puxadoras”, parteiras, as quais exercem uma
lideranga religiosa, € que contribuem muito com a vida do territorio, a partir de seus saberes
integrados ao “mana sagrado” da natureza.

Em Mocajuba, sao 13 quilombos intitulados, os quais, por meio de uma rede de
coletivos, mulheres e homens se organizam para que seus direitos sejam garantidos. Nestes
espagos, a terra ¢ sagrada, uma vez que ¢ dela que se tira o sustento, bem como ¢ dela que se
extraem as ervas para os chds de cura, e outros recursos para a melhoria da satde dos
habitantes quilombolas.

Estas praticas do bem-viver sdo de extrema importancia para o didlogo inter-religioso,

pois muitas mulheres ¢ homens, além de participarem da comunidade cat6lica, utilizam os

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 77

saberes ancestrais e realizam um transito religioso, o que contribui para o crescimento da
comunidade por meio da resisténcia a possiveis intolerancias religiosas.

O didlogo inter-religioso difere-se do ecumenismo, uma vez que, além das
intercessdes entre cristdos, o didlogo entre as religides agrega outras matrizes, o que, neste
caso, refere-se as de matriz afro-amazonica. Dentre estas memorias, destaca-se “Raimundo”,
lideranca do Quilombo de Tambai, em Mocajuba, no Pard, o qual tem se dedicado a
comunidade cristd de Sao Luis, localizada neste quilombo, bem como ao movimento social,
do qual integra como lideranga importante na luta por direitos. Em sua narrativa, ele destaca:

“Na nossa comunidade, ela surgiu com a irmandade. Eu vejo sempre o pessoal falar,
0s mais antigos, alguns deles até morreram, a maioria, mas sempre a gente fala que
comecou com a irmandade. O pioneiro que veio para 14 pro Quilombo, ele era do
Piaui. E como ele participou da Guerra do Paraguai, ele ganhou carta de Alforria e
veio parar ai, né, trazido pelo Manuel Baixo, né, que era o pai do Rodolfo Baixo.
Entdo, ele mariscando por 14, levaram ele primeiro para o sitio, s6 que ele ndo se
adaptou. Ai, depois ele comegou, pediu para trabalhar para 14 para Terra Firme, né, e
de 14 ele mariscava no Rio Cairari e descobriu o Tambai, que era muito farto em
caca ¢ pesca. E dai ele abriu o lugar 14, né, para morar. E como naquela época o
pessoal andava muito longe, né, participando de festa, ele foi numa festa no Icatu e

14 conheceu a esposa dele, que ¢ a Bemvinda” (Entrevista com Raimundo Silva
Neves, agricultor rural).

Neste trecho, ele conta as origens do quilombo e explica como se deram as primeiras
movimentagdes do quilombo, um tempo em que ndo havia associagdes religiosas tais como
hoje, mas sim a organizag¢ao das irmandades diante de um santo padroeiro, no qual as familias
faziam a reza da ladainha.

“E ai ele abriu aquele lugar e geraram os filhos, né, de 14 comegou o quilombo. Mas
sempre tinha essa irmandade, né, cles rezavam ladainha nas casas das pessoas. Ai,
depois, quando surgiu ja tava um bom nimero de pessoas, eles comecaram a festejar

Nossa Senhora das Gragas, festejar Sdo Benedito e isso era na casa particular que
eles celebravam” (Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural).

Observa-se acima dois santos mais populares do Brasil, Nossa Senhora das Gragas e
Sao Benedito, os quais tiveram grande acesso junto as irmandades negras. Neste sentido,
muitos santos fizeram parte deste catolicismo negro no Brasil, o que se configurou de modo
claro o sincretismo, com elementos do sagrado amazonico realizado através, especialmente,
do “arraial” nas festividades que acontecem nos dias de novena a estes santos. Conforme

Raimundo:

“E com o passar do tempo eles acharam que deveriam formar uma comunidade
ligada na pardquia. O padre sempre ia celebrar missa nessas casas particulares, mas
depois eles diziam que para batizar tinha que formar uma igreja catdlica. Uma
comunidade que ele ndo ia mais. Ai foi que o pessoal se juntou e arranjaram

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 78

lideranga ¢ formaram a comunidade” (Entrevista com Raimundo Silva Neves,
agricultor rural).

Nesta fala, compreende-se a passagem da irmandade para Comunidade Eclesial de

Base, que em Mocajuba, passou a se chamar Comunidade Crista (CC). Nestes espacos ha uma

sistematizacdo das manifestagdes do quilombo, mas o que na Amazonia se deu de forma

unica, pois os quilombolas possuem seus saberes especificos, o que levou a uma forma
organizada, principalmente pela fraternidade negra e justiga social.

“No comego tinha os benzedores. A Dona Verénica benzia quebranto, a Tia Inés,

tinha varias pessoas que faziam isso. Hoje ja td um pouco raro, (...) mas que ndo atua

muito por causa que o povo ndo procura. Mas ainda tem a Dona Benedita, filha da

Dona Cecilia, tem o Seu Patricio, tem a Creusa que ela é evangélica, mas ela sempre

faz umas oragdes. Quando a pessoa esta precisando assim ¢ isso que ta surgindo 1a
no Quilombo” (Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural).

Nota-se, portanto, que mesmo com a organizacdo comunitaria eclesial, algo muito
importante resiste e permanece nesse processo de valorizacdo do negro do quilombo do
Tambai: algo da ancestralidade. O ato de benzer requer um saber mistico proprio da tradicao
do negro, no qual se utiliza das oracdes cristds, do Pai Nosso e Ave Maria, bem como outras
oragdes passadas na oralidade, de mae para filha. Muitos homens e mulheres utilizam a
benzecdo como meio de afastar as doengas do “quebranto”, do “mau-olhado”, ou de outras
doencas de ordem fisica ou espiritual.

Geralmente, além de benzedeiras, muitas dessas mulheres sdo também parteiras. Elas
sdo responsaveis por acompanhar as gestantes, ndo somente no dia do parto, mas “puxando a
barriga” das mesmas para que possam colocar as criangas no local adequado do ventre

materno, caso nao estejam na posi¢ao correta.

“Entdo, tem esses tipos de pessoas, tem parteira, daquelas antigas mesmo, porque
mais de 300 pessoas foram atendidas la. N@o precisava vir para os hospitais. Ai
sempre nasceu la com a parteira, que fazia tipo um pré-natal. Quando as mulheres
engravidavam, elas ficavam todo més indo na parteira para puxar, para ver como era
que estava a crianca. E ai, no dia quando chegava o més, né, de ganhar o bebé, ja
sabia como estava o bebé para poder nascer. Entdo, essa era uma que sustentava, né,
a sustentabilidade do quilombo durante todos esses tempo. Ai depois que comegou a
surgir, né? E, essas leis que agora ndo podem mais as mulheres serem atendidas por
la. E ai tem que fazer pré-natal por causa dos beneficios que vém, né, do governo ¢
ai foi que que terminou mais um pouco. Mas quando ndo da tempo de vir, né, para
cidade, tem alguém que atende por 14, por exemplo, ainda tem a tia velha, né, que ¢ a
irma do papai, que ¢ parteira, tem a mamae, que ¢ parteira e tem outras pessoas que
que fazem esse servigo por la. Entdo, essa questdo de funcionar assim como area de
atendimento, né? No caso, mais urgente, tem” (Entrevista com Raimundo Silva
Neves, agricultor rural).

Os saberes da linha matriarcal da Mae Africa reverberam nos quilombos. E muito

interessante notar as competéncias das parteiras. Elas ndo apenas garantem o

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 79

acompanhamento de toda a gestacdo das mulheres, por meio da massagem e da benzec¢do. Sao
mulheres lideres que organizam a vida social, cultural, religiosa e que contribuem para o
crescimento da comunidade. Neste aspecto, estas sdo as grandes “Griots” dos territorios,
aquelas que possuem os saberes compartilhados por meio de geracdes e geragoes.
No que concerne a religiosidade, o lider quilombola aponta para a pluralidade cultural
e ressalta a presen¢a de evangélicos no territorio, os quais de alguma forma contribuem para a
luta, pois alguns pastores se engajam no movimento de resisténcia ao capitalismo
homogeneizador. Conforme narra:
“Agora, falando sobre religiosidade, né? No principio era s6 a igreja catdlica que
tinha, né? Mas depois comegou a entrar outras pessoas. Entrar ndo, as pessoas de 1a
mesmo, né, que resolveram aceitar a Jesus na igreja evangélica. E ai comecaram a
surgir, né, a igreja evangélica. Hoje nds temos dentro do Quilombo: uma igreja
catolica, né, que possui 100 familias, e 35 familias de evangélicos. Mas nds temos 14
a Igreja Catolica, a Igreja Evangélica, a Igreja Batista no momento. E tem a
pentecostal que estd surgindo também 14. Entdo, tem varias igrejas la dentro ja, né?
Varias religides 1a dentro. E isso faz parte do quilombo porque é como o senhor

falou, é plural, né? A religiosidade é plural, cada um decide. E essa questdo ai”
(Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural).

A religido afro-brasileira sistematizada presente no quilombo de Tambai-Agu € o
candomblé, praticado apenas por uma moradora, pois teve contato com a religido e a trouxe
para o Quilombo. Nesse momento, ¢ importante frisar que as expressdes de benzecao,
“puxagdo”, partos e o uso de plantas também possuem elementos da heranga africana e que
nos quilombos de Mocajuba ganharam forca devido a sua pratica integrativa entre homens,
mulheres e natureza. Eles entendem que a natureza ¢ sagrada, ¢ “mana”, ¢ forca que auxilia
nas praticas curativas.

“E quanto ao Candomblé, tem a professora Elen que é apaixonada por essa religido.
Mas, por enquanto, esta s6 ela, ndo ¢ uma religido [estruturada no quilombo], ¢ ela
que defende essa causa. Ela veio de outro municipio, ela foi aquilombada,

entretanto, ainda ndo tem outras pessoas que acompanhem esse seguimento”
(Entrevista com Raimundo Silva Neves, agricultor rural).

Além da questdo da religiosidade que se configura na diversidade em seus ritos,
simbolos, liturgias, que fazem parte de um territorio dindmico que em todos os momentos
vive o bem-viver, pois superam as tensdes do conflito estabelecido por muitos grupos que
promovem a opressao, a subserviéncia que ndo oportunizam uma histéria de protagonismo

dos grupos quilombolas.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 80

4. As escrevivéncias de um menino ribeirinho/quilombola: a Saga na busca de

uma “Educaciao Formal”, onde descobriu o racismo étnico, social e institucional

Eu sou um homem ribeirinho quilombola, nascido e criado aqui na Amazdnia
paraense. Minha trajetoria ¢ um pouco incomum, ¢ ¢ uma honra poder compartilha-la com
voceés através destas “escrevivéncias”. Quando eu era menino, fui “doado” para estudar na
cidade grande. Longe do rio e da mata, da vida simples do quilombo, comecei uma lenta, mas
profunda, “metamorfose” em um garoto urbano. Estudei muito, me esforcei e, eventualmente,
me tornei um sociodlogo. Apesar de tudo, a saudade e o chamado da minha terra natal falaram
mais alto. Eu voltei para ¢4 com a cabecga cheia de ideias e o coragdo cheio de vontade de
fazer a diferenca. Foi essa vontade que me levou a fundar a Associagao de Moradores e
Agricultores Remanescentes Quilombolas do Alto Acard, a AMARQUALTA.

O caminho nao foi fécil, mas consegui conscientizar meus pares sobre a importancia
de lutar pelos nossos direitos. Juntos, trabalhamos incansavelmente, e hoje me orgulho de
dizer que legalizamos e transformamos o nosso territorio no Quilombo da AMARQUALTA. E
por essa historia, pelo menino ribeirinho que se tornou socidlogo e lider, que aceitei o convite
para contar um pouco da minha trajetoria. E um prazer imenso poder compartilhar a jornada
desse homem que hoje ¢ uma das liderancas ativas e comprometidas com o futuro do nosso
quilombo.

Bom! eu sou caboclo (mameluco, mulato, cafuzo, mestico, curiboca, campesino, etc.),
ribeirinho, remanescente de quilombolas, ja fui chamado de todos esses sindnimos, nasci no
alto rio Acard (Rio Miritipitanga), municipio de Acard, Estado do Par4, numa comunidade
conhecida como Sapucaia, sitio Boa Esperanca ou Terreno das Pedras, nesse terreno tem um
pedral estrategicamente posto de um lado e do outro do rio, obrigando os navegantes
conhecedores a fazerem uma espécie de zig-zag, para contorna-lo.

Acredito que foi colocado propositalmente 14, de forma a impedir a navegag¢ao no
periodo da cabanagem, preciso pesquisar mais, para ver se procede meu pensamento. Por isso
denominado como terreno das pedras. Bem, agora tentarei expor a minha miscigenagdo; meus
avos paternos: Felipe Pereira dos Santos, filho de uma judia com um caboclo, (descendente de
portugués com uma indigena); casou-se Zenobia Menezes dos Santos que também era uma
mestica, filha de uma mulher branca com um indigena, ela era bem afeicoada ao povo
indigena. Meu pai foi o quarto filho desse casal, de uma prole de 11 filhos, seu nome era

Raimundo Pereira dos Santos (Dico), se tivesse vivo teria 97 anos, ele faleceu aos 82 anos.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 81

Minha avé materna Luiza Trindade dos Santos, negra, filha de Maria José Pernambuco e
Camilo Rolino dos Santos, neta de Dorotéia da Trindade e de José Pernambuco, pessoas
escravizadas na Fazenda Turé. Sua mae, seus avos, bisavos, assim como varias geragoes de
seus antepassados, foram submetidos aos trabalhos for¢ados pela escravizagdo. Minha mae,
Maria Nunes Santos, a primeira filha de Luiza Trindade e Boaventura Nunes, nasceu em
1936. Eu sou 3° de uma prole de 10 filhos, os demais chamam-se: Lazaro, Domingos, eu sou
o terceiro, Raimundo, Roberto, José Luiz, Carlos, Arlindo, Maria Luiza e Cristina; nasci no
dia 26 de janeiro do ano de 1961, no hospital municipal de acard, minha mae dizia, que sou
filho de 10 meses e uma semana (nasci na 41* semana), isso € estranho, talvez por isso que ela
precisou vir para a cidade receber cuidados médicos, para poder me conceber; pois segundo
ela, eu ndo queria sair do ttero de jeito nenhum.

Depois que nasci, voltamos para a comunidade; no meu terceiro més, meus pais
motivados pela caréncia de recursos financeiros, souberam que haveria uma festa junina, num
casardo de uma familia portuguesa que moravam rio acima, aproximadamente 1500 metros da
nossa casa, entdo fizeram um mingau de arroz doce, colocaram o panelao de mingau a bordo e
foram remando até o local, me colocaram deitado sobre alguns panos no pordo da canoa e me
levaram junto, para praticar a “marretagem'”, no trapiche de acesso a casa dos portugueses.

Ao chegar no local, a dona da festa, conhecida como Cecilia, sentiu-se incomodada
com aquela situagdo: um casal de “ribeirinhos/caboclos” vendendo mingau no trapiche de sua
casa. Dirigiu-se ao soldado que estava policiando o evento e pediu ao militar que retirasse
aquele “povo” que estava no seu trapiche. O soldado Marcelino, como era conhecido, foi até o
local, identificou meu pai e minha mae e observou que tinha uma crianga deitada na proa da
canoa. Ele perguntou do que se tratava. Meu pai, gentilmente, informou que era o filho e que
estavam passando por grandes dificuldades, por isso havia a necessidade de ir até ali ganhar
um troquinho para comprar o pao de cada dia.

O soldado Marcelino ficou penalizado com aquilo e autorizou que permanecessem 14,
haja vista que ali era uma 4area de marinha, entdo o(a) dono(a) da festa ndo poderia se
incomodar ¢ nem forgar a retirada deles de 1a. Ele perguntou onde meu pai morava. Meu pai
prontamente informou ao soldado e o convidou para que almocasse em nossa casa no dia
seguinte, para comer uma galinha caipira ao molho cabidela, o que foi prontamente aceito
pelo “tira”.

No dia seguinte, meu pai foi até a residéncia dos portugueses, buscar o militar e

conduzi-lo até nossa casa, onde lhe deu o almogo. Ali, o militar pediu ao meu pai que me

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 82

“cedesse” para ser seu afilhado, queria batizar-me, haja vista que eu ja estava com 3 meses e
ainda era um “pagao”.

E assim combinaram: o soldado passou a ser meu padrinho, compadre de meu pai e
minha mae, prometendo aos meus genitores que, quando eu atingisse 7 anos de idade, iria me
buscar e me levar para morar com ele, para que eu pudesse estudar e, possivelmente, tivesse
uma vida melhor. O militar, depois de algum tempo, fora transferido da cidade de Acara para
0 Municipio de Tomé-Acu e, assim, perderam o contato entre eles. Fiquei junto aos meus
irmaos até completar os 8 anos. Nesse interim, quando tinha aproximadamente cinco anos de
idade, perdi meu avd paterno, que era muito préximo a mim. Morreu afogado, além de uma
grande perda, também um trauma; uma das poucas coisas que consigo lembrar da minha
infancia.

Marcelino, meu padrinho, ndo voltou para me buscar aos 7. Meu avo sempre falava
para meu pai: “Cuida bem desse pequeno, ndo deixe que o maltratem, esse ai ainda vai fazer
muito por esse lugar”. Meu pai tinha isso na cabega e se preocupava muito comigo. Tanto que,
aos meus 8 anos de idade, me entregou a uma familia que morava no municipio de
Maracana-PA, familia do Seu Vilhena. Fui morar com eles, onde fui muito bem tratado por
todos e, principalmente, pela Dona Marisa, esposa do Seu Vilhena.

Apds trés meses morando com essa nova familia, Dona Marisa teve problemas de
saude, foi levada para Belém, onde foi diagnosticada com cancer no estomago. Os médicos
realizaram cirurgia, porém ela ndo resistiu e veio a 6bito. Permaneci mais alguns meses com
Seu Vilhena, mas ele ndo pode mais ficar comigo, haja vista ser ele um pescador e viver mais
no mar do que em sua propria casa. Me mandou de volta para meus pais. Fiquei feliz porque a
auséncia da minha casa, do meu lar, dos meus irmaos, inicialmente, foi muito dura para mim,
entdo fiquei extremamente feliz ao voltar para minha casa.

Com nove anos de idade, fui doado novamente, desta vez para uma familia de
Igarapé-Miri-PA, para um mascate, marreteiro ou vendedor ambulante conhecido pela alcunha
“Amor”. Ao chegar na cidade de Igarapé-Miri, fui imediatamente remanejado para o interior,
para habitar em uma casa, no Rio Merut, préximo ao canavial que pertencia a familia do Seu
Amor. Ali fui submetido a trabalhos dolorosos para uma crianga de pouco mais de nove anos
de idade.

Todos os dias, de segunda a sabado, eu tinha que acordar cedo, por volta das 06h00,
pegar dez armadilhas para captura de camardo, conhecidas como “munduru” ou “matapi”,

isca-las e coloca-las no rio em pontos estratégicos. De 14 mesmo, prosseguia de canoa a remo

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 83

para os igap6s, onde haviam os agaizeiros nativos, colhia o equivalente a uma lata de cinco
galdes de frutos de agai, voltava para casa, colocava-o de molho em agua quente, para
amolecer e facilitar a extragao da polpa. Deixava o agai de molho, voltava para despescar os
“mundurus”.

Uma vez coletados todos os camardes e pequenos peixes que tinham dentro das
armadilhas, lavava-os, selecionava os maiores, colocava em panela para fritar (na linguagem
ribeirinha e cabocla ¢ colocar o camardao em uma panela, adicionar um ou dois limdes, sal a
gosto e cozer ao bafo, com pouca 4gua). Enquanto fazia o procedimento de fritura, eu escorria
a agua quente do agai e o despolpava numa batedeira manual. Uma lata de acai em graos
equivalia a umas quatro batidas, aproximadamente, extraia o sumo ou polpa do acai e
colocava em uma panela.

Antes das doze horas, pegava a polpa do agai, mais ou menos 5 quilos de farinha de
mandioca ¢ o camarao frito, colocava-os a bordo da canoa e os levava até o canavial, onde as
pessoas estavam trabalhando na colheita da cana-de-agticar. E eu tinha que realizar essas
tarefas antes do meio-dia, porque era o almogo dos trabalhadores. Minha folga era s6 aos
domingos e, por ndo conhecer ninguém na regido, eu ndo tinha muitas brincadeiras para
exercer aos domingos, entdo aproveitava para dormir, descansar, passava praticamente o dia
todo dormindo. Fiquei naquela situacdo por aproximadamente de 05 a 06 meses.

Meu pai foi me visitar em Igarapé-Miri, pois ficou sem noticias minhas. Quando
chegou na cidade de Igarapé-Miri, a familia lhe informou que eu estava passeando e que 14 no
interior ficava so o patriarca, o pai do Seu Amor; os demais moravam na cidade: Seu Amor,
sua genitora e a esposa. Ja no interior ficavam seu pai, conhecido como Jodo (patriarca), e
José, seu irmao cagula.

Fui resgatado do interior porque meu pai chegara na cidade de Igarapé-Miri e queria
me ver. Quando cheguei na cidade e vi meu pai, chorei como uma crianga machucada. Meu
pai ndo entendia, ndo conseguia entender o que estava acontecendo, entdo eu abri a camisa e
mostrei para ele meu peito. Meu peito tinha um calo bem grande. As solas dos meus pés e
maos tinham “calo do pecunheiro”, (transformacao de parte de nosso corpo, através do uso
frequente e intenso em determinada atividade com movimentos e atritos repetitivos).

Meu pai, quando viu aquilo, também chorou comigo, nos abracamos e, no dia
seguinte, meu pai me resgatou daquela escravidao. Aquele foi um dos melhores momentos da
minha vida, quando fui resgatado pelo meu pai. Ali pude ver que ele nao era s6 meu pai, era

meu her6i. Voltamos para casa, onde passei mais um ano. Aos dez anos de idade, em 1971,

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 84

numa noite chuvosa, parou um barco no trapiche, em frente a nossa humilde residéncia, bem
proxima a porta da sala, pois era no periodo do inverno amazonico, as aguas do rio estavam
transbordando e a tnica coisa que separava nossa casa do rio era aquele trapiche.

De dentro do barco, com uma luzinha acesa de um lampido, uma pessoa gritou: “Ei
Dico Pereira! Chega aqui Dico Pereira!”. Esse era o apelido do meu pai, que de imediato saiu,
pegou uma pequena toalha de mesa, cobriu a cabega e foi até o navegante. Chegando 14,
identificou que era um primo dele, conhecido como Zuza, o qual disse: “Dico! Tenho um
recado para vocé, encontrei com o Marcelino, o teu compadre, encontrei com ele em Belém e
mandou aqui o endereco dele, para vocé visita-lo e que ele ndo esqueceu a promessa que fez a
vocé, de mandar educar o afilhado dele”.

Meu pai ficou radiante, feliz, quase nao conseguia subir o trapiche, para voltar para o
interior de casa e, com cuidado muito grande para ndo molhar o papel, aquele pequeno pedago
de papel onde constava o endereco do soldado Marcelino. Foi uma alegria enorme para ele e
uma tristeza profunda para mim, porque passou pela minha cabe¢a que eu iria passar pelos
mesmos sofrimentos novamente, como o0s que passei em Igarapé-Miri. Ele veio feliz, contou
para minha mae, contou para mim, mas eu sorri com angustia, de forma bem amarga, porque,
para mim, ia comegar tudo de novo.

No dia 24 de julho de 1971, meu pai e eu pegamos carona num barco madeireiro € nos
dirigimos até Belém. Mas por que demoramos tanto para a gente vir a Belém? Se recebemos a
noticia em janeiro de 1971 e s6 conseguimos vir em julho daquele mesmo ano? Porque,
naquela época, na minha comunidade, era dificil demais ganhar um punhado de dinheiro. Meu
pai teve que: fazer farinha, tirar madeiras na floresta e vender alguns porcos para que
pudéssemos nos manter na viagem e pagar o taxi. Na época, o aluguel de um téxi, do Porto do
Sal ao bairro da Pedreira, era uma fortuna! Além disso, o velho tinha que voltar para casa com
algumas coisas, ndo podia voltar de maos abanando.

Entdo, viemos no dia 24 de julho de 1971, em busca do enderego fornecido por Zuza.
Chegamos ao local, mas ndo era a casa de Marcelino, era a casa da mae dele. O ex-militar
tinha se separado da esposa e dos filhos e tinha sido exonerado da Policia Militar. Estava
desempregado e morando na casa de conhecidos. Ele deu o endereco da mae dele e nods
fomos. Estivemos 14, nos identificamos, ¢ a mae do ex-soldado Marcelino, também muito
humilde e pobrezinha, morava com um filho viuvo, deficiente visual, e duas netas menores de

idade. Solicitaram recursos financeiros e perguntaram se a gente tinha condi¢des de pagar um

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 85

taxi para irem em busca de Marcelino, que, segundo eles, morava no bairro do
Entroncamento.

Meu pai prontamente alugou um taxi e foi junto com eles em busca de seu compadre.
Eu fiquei na casa de Dona Neusa, mae de Marcelino. Apo6s algumas horas, Marcelino chegou,
me abragou e disse: “Olha, meu compadre e meu afilhado, bom ver vocés, té-los aqui com a
gente, mas estou passando por grandes dificuldades. Estou separado, ndo tenho uma casa para
morar, mas vou conversar com minha mae. Se ela aceitar ficar com o garoto, a gente ajuda ela
financeiramente, para ela cuidar dele e botar para estudar. Nos estamos no meio do ano, mas a
gente coloca ele numa professora particular até ele 'desemburrar’. Quando comegar o ano
letivo ele ja sabe ler, sabe pelo menos as letras”. E assim o fizeram. Fiquei na casa de Dona
Neusa, meu pai voltou para casa feliz da vida. Marcelino foi para o seu trabalho de cameld, o
qual exercia. E parece uma sina: Dona Neusa vendia tucupi, goma, cuscuz, tapioquinhas e
tacacd durante as sextas, sabados e domingos.

Entdo ela comprava na quarta-feira de duas a trés sacas de mandioca e, por eu ser do
interior, perguntou: “Vocé sabe descascar mandioca?”’. Eu disse: “Sei!!!”. “Vocé sabe ralar
mandioca?”. “Sim!”, disse eu. “T4! Entdo vocé vai fazer esses trabalhos a partir de agora”, me
colocando para descascar mandioca nas quartas-feiras o dia todo e, nas quintas-feiras, eu tinha
que ralar as mandiocas, das 08h00 da manha, até finalizar as trés sacas. Ela ia espremendo e
retirando o tucupi e a goma. Na sexta-feira, estava tudo pronto para vender: a goma, o tacaca,
o0 tucupi, a tapioquinha e o cuscuz.

Eu ndo tive mais o calo no peito, mas adquiri bastantes calos e ferimentos nas maos,
provocados por muitos acidentes com o ralador. Minhas maos eram todas feridas de tanto
esfolar no ralador manual. E, além disso, pela manha, meu trabalho diario era recolher os
penicos da casa com urina e, as vezes, com fezes, porque o irmao do Marcelino era deficiente
visual e defecava no penico, por ter dificuldades de se locomover do interior da casa e ir até o
sanitario que ficava nos fundos do terreno (quintal). Na realidade, era uma latrina, um buraco
no chdo, uma caixa de madeira em cima. Recolhia-os, limpava-os e guardava os penicos: do
deficiente visual, de Dona Neusa e de suas netas. Lavava as lougas do café, almoco e jantar,
além de arrumar a casa. Ou seja, o garoto do interior que vem para a capital na forma de
doacdo, tem que pagar o almogo, a sandalia, a roupinha usada e até o local onde dorme, com
muito trabalho, trabalho arduo e suado.

Passaram-se alguns dias, meu pai novamente veio me visitar. De novo pedi ao meu

herdi para que me levasse daquele lugar, estava desistindo dos meus sonhos e queria voltar

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 86

para minha casa. Falei: “Porque na casa dos meus pais eu nunca precisei pegar num penico
com fezes para jogar na latrina, se € pra fazer farinha eu faco em casa, e durante 05 ou 06
meses em que estive aqui, ndo sei quem ¢ a professora particular, a qual fora conversado
anteriormente”. Marcelino, meu padrinho, desde o dia que ele me deixou aqui, apareceu por
duas vezes, de passagem; sempre em algum momento em que a mae dele ndo estava. Acredito
que eles estavam com grandes dificuldades financeiras.

Meu pai veio e falei que nao queria mais ficar. Meu pai conversou com meu padrinho.
Marcelino disse: “Se ndo esta bom aqui, vou tirar ele e vou colocar na casa de um amigo meu.
Esse meu amigo ¢ solteiro e trabalha fora e ele quer um garoto para ficar com ele, para cuidar
da casa, ele tem um sobrinho que mora 14 e o garoto fica s6, entdo ira servir como companhia
para ele”. “Compadre! D& mais essa chance para o Paulinho”. Entdo me levou para a casa
desse amigo dele, no bairro da Pedreira, esse cidaddo me acolheu muito bem, mas ele era
dono e pai de santo de um terreiro de umbanda.

Nunca tive nada contra umbanda, acho até bonito e faz parte de minhas raizes étnicas,
mas eu era uma crianca do interior, acostumada a dormir antes das oito horas da noite, no
maximo. Na casa dos meus pais a gente dormia as vezes um pouco mais tarde, porque era o
momento de ouvir as histdrias, as vivéncias de nossos antepassados e contemporaneos, as
historias orais de nossos pais, tios, avos e as vezes até dos bisavos. A noite, quando iamos nos
acomodar, deitava na rede e de 1a do quarto, nosso pai e nossa made contavam historias do
passado sobre suas bravuras de caga, de lutas, de festa, enfim, da historicidade do local.

Era acostumado dormir cedo, no maximo dez horas da noite j& estivamos dormindo,
bem diferente da casa do amigo de meu padrinho, Sr. Boanerges; onde funcionava todas as
sextas, sdbados e domingos o terreiro. Onde tinham rituais de umbanda e que na maioria das
vezes amanheciam e nao era permitido dormir enquanto estava acontecendo os rituais, o dono
da casa e do terreiro era o principal pai de santo, ele incorporava a cabocla Mariana, se vestia
de mulher e ficava dia apos dia vestido de mulher; pra mim aquilo era uma coisa muito
estranha, porque eu nao fui acostumado com isso, nunca imaginei que homem se vestisse de
mulher, ndo passava na minha cabeca de ribeirinho, quilombola, interiorano, caboclo, etc.,
que um homem podia se transformar em uma mulher e beijar outro homem; beijar e manter
relacdes sexuais com outro homem. Aquilo foi muito traumatizante, era uma devassidao
muito grande. Meu pai depois de dois meses voltou e eu definitivamente pedi a ele para ir

embora daquele ambiente, contei algumas coisas pra ele, e novamente chamou seu compadre

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 87

e o colocou a par da situagdo, Marcelino pediu-lhe inumeras desculpas e solicitou mais uma
unica chance.

Apresentou-me a uma senhora, na Cidade Velha, Travessa Cameta, 33, esquina com a
Rua Joaquim Tévora, em uma pensdo. L4, essa senhora era conhecida como Julia Marques
Pereira, apelidada de “Nenen”, onde s6 ela sabia o proprio nome. Com a Dona Nenen,
encontrei uma verdadeira mae. Julia Marques também tinha sido doada para uma familia aos
7 anos de idade. Ela sofreu, foi escravizada, foi serva, foi abusada, tudo que se possa imaginar
para uma crianca, uma adolescente, uma jovem, uma adulta, uma senhora poderia ter passado,
ela passou. Ela foi escravizada da sua infancia a sua velhice, ela criou as filhas de Dona Alice
Pereira e Seu Ribeiro, casal de portugueses, seus escravizadores, depois serviu de baba e criou
os netos de Dona Alice, filhos das filhas de Dona Alice e, por tltimo, foi levada para o Rio de
Janeiro, para criar as bisnetas de Dona Alice Ribeiro.

Ela, com a idade avangada, j4 com mais de 60 anos, ndo aguentou o frio do Sudeste
brasileiro e pediu para voltar para Belém. Entdo, colocaram-na para tomar conta da ja
mencionada pensdo da Cidade Velha. Foi o momento em que eu cheguei e ela me abragou
com os dois bracos, cuidou de mim, me orientou, me contou a histéria de sua vida, onde me
falou: que cuidaria de mim como alguém que nunca cuidou dela, porque também era do
interior e seus pais acreditaram nas pessoas brancas e “fidalgas” da capital e a doaram para
aquela familia, com o sonho de que ela fosse para uma escola para se formar. Ela nunca
frequentou uma escola, aprendeu a ler com as pessoas que moravam na pensao, mas nao sabia
escrever, porém era uma pessoa com uma sabedoria incomparavel e incrivel.

Cuidou de mim, me pds para estudar, cobrava muito com relacdo ao estudo, me
incentivou a servir a aeronautica porque nos anos 70 e 80 era o governo militar que tinha as
carreiras mais promissoras, que a gente podia pensar naquele momento era ser militar. Entao,
convivi com ela até o fim dos seus dias. Morei na Cidade Velha do primeiro semestre de 1972
até meados de 1974. A familia para quem ela trabalhou a vida inteira comprou uma casinha
construida em madeira, coberta com palha de “buiugu”, na Rua Joao de Deus, 739, esquina
com a Travessa Popular, bairro do Guama e doaram para ela. Entregou a pensao que
gerenciava e fomos morar no Guama.

Em 1974, estudava a 3% série do ensino primario, no Colégio Rui Barbosa na Cidade
Velha, fui transferido para o Colégio Estadual Frei Daniel, ali na Bardo de Igarapé-Miri.
Estudei até a 6 série e, devido a estar atrasado nas séries iniciais, fiz a 4* etapa do supletivo

(7* e 8 séries) na Escola Estadual Paulo Maranhdo, préximo ao cemitério Santa Isabel. Em

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 88

1979, fiz sele¢do para a Escola Técnica Federal do Pard, onde fui aprovado no curso de
Técnico em Eletronica. Cursei por dois semestres. Em 1980, ingressei na Forca Aérea
Brasileira como soldado, em plena ditadura do governo militar, onde fui obrigado a passar 40
dias dentro do quartel, o que chamavam de “fase de adaptagdo ao quartel”, era um internato
forcado de 40 dias, éramos tratados como verdadeiros animais. Por ndo comparecer as aulas,
acabei perdendo a vaga na escola técnica. Com 03 meses de recrutamento fiz concurso para
cabo, passei. E, em 1981, fui promovido para soldado de 1* classe, transferido da sede do
Primeiro Comando Aéreo Regional COMAR-I, Almirante Barroso com a Julio César, para o
Parque de Material da Aeronautica de Belém, que ficava na Av. Freitas esquina com a Av.
Almirante Barroso.

Em 1983, fiz novamente concurso para Escola Técnica Federal do Para — ETF/PA,
passei no curso de Técnico em Mecanica, formei em 1987. Fiz o curso Técnico em Mecanica
de Aeronaves CAT-II, em convénio: Parque de Material Aerondutico de Belém, Instituto de
Aviacao Civil e Escola Técnica Federal do Para. Em 1988, promovido a cabo e transferido
novamente para 0 COMAR-I. Em 1994, fui aprovado em concurso para sargento especialista,
na Escola de Sargentos Especialistas, em Guaratingueta-SP. De 1994 a 1996, formei como 3°
sargento especialista em mecéanico de voo, transferido para a Base Aérea de Belém, onde
passei de 1996 até¢ 2000, sendo transferido para a Base Aérea de Boa Vista, Estado de
Roraima.

Em Boa Vista, fiz o vestibular para Ciéncias Sociais com habilitagdo em Sociologia,
formei no final do 1° semestre de 2005. Nesse mesmo ano, fui transferido novamente para a
Base Aérea de Belém. Em 2008, ingressei na politica partidaria através do Partido da Social
Democracia Brasileira - PSDB, e fui candidato e eleito a vereador pelo Municipio de Acara,
onde conheci a Srta. Crystiane Amaral Coutinho e sua familia, que me acompanharam na
campanha para vereador. Minhas bandeiras de campanha eram: legalizar as terras dos
ribeirinhos, dos colonos e das comunidades quilombolas do Alto Acard. Onde me deparei com
quase todas as terras do Municipio tomadas por fazendeiros, grileiros, madeireiras,
mineradoras e, principalmente, pelo agronegocio da palma de dendé.

Diante ao exposto, tivemos lutas muito acirradas, comecei a realizar pesquisas junto as
instituicdes como o Instituto Nacional de Colonizacdo ¢ Reforma Agraria - INCRA ¢ o
Instituto de Terras do Para - ITERPA, sobre a situacdo das terras que compdem o alto Rio
Acara e fui surpreendido, porque 90% das terras da regido ja estavam requeridas em nome de

empresas do agronegdcio, empresas de mineracdo, madeireiros, grileiros, pessoas que nunca

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 89

vimos por la. Entdo conheci o Sr. Marcio Nascimento, Diretor do Departamento Municipal da
Igualdade Racial de Acara (DEPIR), uma peca muito importante na questdo de organizagao
das comunidades tradicionais e, principalmente, as quilombolas e seus territorios,
identificando-as, conscientizando seus moradores e legalizando-as como comunidades
tradicionais que sao.

Identificamos que a Fazenda Turé, de onde parte da minha familia é oriunda e que 14
“houveram trabalhos escravos por séculos”, De Lima (Revoltas Camponesas no Vale do
Acara-Grao Pard). Descobri em 1991, quando fui fazer uma pesquisa sobre as minhas origens,
tentar montar a arvore genealdgica de minha familia, descobri que a familia da minha mae ¢
toda oriunda e descendente dos escravizados da Fazenda Turé, alguns até participaram do
movimento cabano.

O comandante Joaquim José Luis de Souza, do quartel deste distrito, informava que ha
mais de um més (més de junho de 1836), veio da cidade para este lugar, com a inteng¢ao de
encontrar o revoltoso Eduardo, que, segundo informagdes, estava num engenho denominado
“Turé”, a margem do Rio Acara e fortemente entrincheirado. Depois de algumas investidas
sobre este engenho, o resultado foram mortos e feridos de ambas as partes: “legais” e
“cabanos”, e isso me acendeu o alerta de que nods precisdvamos nos organizar como
remanescentes de quilombola, para manter e proteger nosso territorio, nossa ancestralidade,
nossa cultura e nossa forma de viver.

Entdo, convoquei os mais velhos, os ancidos, formamos um grupo e fundamos a
Associagdo de Moradores e Agricultores Remanescentes Quilombolas do Alto Acara
(AMARQUALTA), composta inicialmente por 06 Comunidades: Vila Formosa, Turé¢, Monte
Sido, Ipitinga Miri, Ipitinga Grande e 19 do Massaranduba. Foi o inicio da nossa luta
propriamente dita. Dai para a frente, s6 luta tentando legalizar o nosso territorio, porque o
Estado tem uma legislacdo muito bonita quando se trata de comunidades tradicionais, porém,
quando se trata de amparo e protecdo de direitos, 0s governos ignoram e ndo acatam e nao
atuam, tratam com desprezo, descumprem as normativas constitucionais, atropelam tudo e
todos.

Se o grupo tradicional ndo lutar, se ndo brigar, na maioria das vezes perde até vidas
nas lutas, para ter acesso a direitos. Eu, como lideranga quilombola, como homem que
estudou um pouquinho sobre movimentos sociais, me deparei com dificuldades grandes, fui
ameacado de morte, intimidado ¢ humilhado. Hoje ndo consigo me aprumar politicamente,

digamos assim, porque alguns politicos corruptos, bandidos e hipdcritas ndo permitem que me

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 90

elejam para qualquer que seja o cargo. Eles lutam contra essa possibilidade, porque eu os
embaracei muito. A minha luta em prol das comunidades ¢ real, ndo ¢ meia luta, ¢ uma luta
por completa. Gragas a Deus meu povo acordou e hoje caminham com as proprias pernas.
Mas o meu grande arrependimento ¢ ndo ter adentrado numa faculdade mais cedo, ndo
ter ido por esse caminho da sociologia, da antropologia, das ciéncias humanas mais cedo,
porque terminei meu ensino médio em 1986, mas s6 fui fazer o vestibular em 2000, quatorze
anos depois. Se entro logo apos a conclusao do ensino médio, em 2000 eu ja era doutor. Eu
teria muito mais conhecimento sobre as problematicas do meu grupo étnico e das minhas
raizes; saberia bem mais cedo quem eu sou e teria minimizado a problematica da minha gente.
Meu povo ainda precisa de mim e eu ainda estou em débito com minhas comunidades.
Quando sai do seio da minha familia e vi que ndo tinha volta, prometi que um dia, se voltasse
para minha gente e para minha comunidade, disponibilizaria cinco anos da minha vida para
eles. Ja estou ha 15 anos a disposi¢do das comunidades e se eu viver mais 10 anos vai ser em
prol da minha gente. Nao sabia que era tdo bom fazer o bem para as pessoas, mas a gente tem

que fazer o bem com os pés no chdo, com a certeza que a gente vai vencer.

CONSIDERACOES FINAIS
Ao finalizarmos este artigo, a andlise de nossas “escrevivéncias” — as de Elianete,
Guilherme e Paulo — nos permite concluir que nossas narrativas orais nao sdao apenas

registros biograficos, mas sim atos politicos de afirmacdo da identidade e de resisténcia
coletiva em prol do “bem-viver” quilombola amazdnico. Nossas experiéncias conjugadas
tratam da luta contra o racismo e o colonialismo que se manifesta em varias frentes, como: na
academia, na fé e no territorio.

Eu, Elianete, reitero que minha jornada na pos-graduagao ¢ a prova de que o corpo da
mulher preta e quilombola pode e deve ser um centro de produ¢do de conhecimento. Minha
luta pela construcdo de uma “episteme” negra e a defesa do “corpo-territdrio” mostram que a
descolonizagdo do saber ¢ um imperativo para que as dores e as memorias de nossas
ancestrais, que foram silenciadas, finalmente encontrem reconhecimento na ciéncia.

Eu, Guilherme, confirmo o papel essencial da religiosidade como a argamassa que
sustenta o “bem-viver” nos quilombos, como no caso de Tambai-Agu. As praticas integrativas
do didlogo inter-religioso — que unem a irmandade catolica, a for¢a das benzedeiras, das

parteiras ¢ o “mana sagrado” da natureza — mostram que a fé, em sua diversidade e

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

Guimardes, Martins, Santos 91

sincretismo, ¢ a principal ferramenta de coesdo social para resistirmos a intolerdncia e a
desagregacao capitalista.

E eu, Paulo, concluo que minha “metamorfose” em socidlogo foi a materializagao de
um compromisso com minha gente. A luta pela legalizacdo do territorio do Alto Acard, nos
faz sentir a resisténcia da Cabanagem e a ancestralidade da Fazenda Turé, prova que o
conhecimento formal deve servir & causa quilombola. O ativismo e a organizacdo de base,
como a fundacdo da AMARQUALTA, sdo essenciais para garantirmos que as ameacgas do
agronegdcio e da grilagem ndo apaguem nossa historia e nosso direito a terra.

Em conjunto, nossas experiéncias nos mostram que o “bem-viver” ndo ¢ uma utopia,
mas uma pratica cotidiana de resiliéncia. Embora os desafios persistam — a violéncia contra
as mulheres, a opressdo politica e a grilagem —, a “escrevivéncia” serviu para despertar a
memoria e fortalecer nossa esperanca. Continuamos nossa jornada € nosso compromisso

inabalavel com a luta pela dignidade, pela terra e pelo futuro de nosso povo quilombola.

REFERENCIAS

DAVIS, Angela. Mulheres, Raca e Classe. Traducdo de Heci Regina Candiani. Sao Paulo:
Boitempo, 2016.

EVARISTO, Concei¢ao. Escrevivéncias: a escrita de nés. In: DUARTE, Constancia Lima;
NUNES, Isabella Rosado (Org.). Escrevivéncia: a escrita de nés - Reflexdes sobre a obra
de Conceicao Evaristo. Rio de Janeiro: Mina Comunicacao e Arte, 2020.

FANON, Frantz. Os Condenados da Terra. Sao Paulo: Zahar, 2022.

GONZALEZ, L¢lia. A categoria politico-cultural de amefricanidade. Tempo Brasileiro, Rio
de Janeiro, n. 92/93, p. 69-82, jan./jun. 1988.

KILOMBA, Grada. Memorias da Planta¢ao: Episddios de Racismo Cotidiano. Rio de
Janeiro: Cobogd, 2019.

LIMA, Ana Renata do Rosario. Cabanagem: uma revolta camponesa no Acara. Belém:
Prefeitura Municipal de Belém, 2004.

PRACS: Revista Eletronica de Humanidades do Curso de Ciéncias Sociais da UNIFAP
https://periodicos.unifap.br/pracs ISSN 1984-4352 Macap4, v.18, n.4, p. 70-91, 2025.


https://periodicos.unifap.br/index.php/pracs

	1. INTRODUÇÃO 
	2. As escrevivências da mulher quilombola como forma de resistência política diante do cânones academicista 
	3. O diálogo inter-religioso e o bem viver: escrevivências como resistência à intolerância religiosa nos quilombos da Amazônia 
	4. As escrevivências de um menino ribeirinho/quilombola: a Saga na busca de uma “Educação Formal”, onde descobriu o racismo étnico, social e institucional 
	CONSIDERAÇÕES FINAIS  

