
 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                ISSN 2595-2781 

 
 

 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO 

As limitações e as possíveis fissuras 
 
 

Helen Sarapeck 
 
 

 
 

 
 
 
 

 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

12



 
 Helen Sarapeck 

 
REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O TEATRO DO OPRIMIDO 

As limitações e as possíveis fissuras  
 

REFLECTIONS ON FEMINISM IN ART FROM PRACTICE WITH THE THEATER OF THE 
OPPRESSED 

Limitations and possible cracks 
 
 

Helen Sarapeck 
helensarapeck@gmail.com  

Universidade Federal do Estado do Rio de Janeiro (UNIRIO) 
 

Resumo: O artigo aborda as limitações e as possíveis fissuras na prática feminista a partir da 
experiência da autora com o método do Teatro do Oprimido aplicado com adolescentes do 
Complexo da Maré, Rio de Janeiro, levantando paralelos com a produção de arte de forma ampla. 
Aponta questionamentos sobre a arte enquanto produto capitalista que naturaliza tendências e 
pensamentos e sobre sua própria atuação enquanto mulher branca e classe média em território de 
favela.  
 
Palavras-chave: Teatro do oprimido, Feminismo, Favela. 
 
Abstract: The article addresses the limitations and possible fissures in feminist practice based on 
the author's experience with the Theater of the Oppressed method applied to teenagers from 
Complexo da Maré, Rio de Janeiro, raising parallels with the production of art in a broad sense. It 
raises questions about art as a capitalist product that naturalizes trends and thoughts and about 
her own actions as a white, middle-class woman in favela territory. 
 
Keywords: Theatre of the Oppressed, Feminism, Favela. 
 

Entre 2014 e 2015 o Centro de Teatro do Oprimido (CTO) desenvolveu o Projeto Teatro do 

Oprimido na Maré com o objetivo de potencializar a rede de parceiros existente no Complexo da 

Maré na discussão de Políticas para Juventude através do Teatro do Oprimido (TO). O projeto 

contou com a participação de jovens moradores através da criação de espetáculos sobre a 

realidade da comunidade buscando conhecer, debater, propor e intervir com novas formas de 

atuação comunitária. Durante o projeto, desenvolvemos o laboratório Madalenas1, um espaço de 

1 Idealizado por ​ Bárbara Santos (Curinga, Diretora, socióloga, criadora da Kuringa Berlim) e Alessandra Vannucci 
(Diretora Teatral e Curinga. Professora Adjunta no ​ Curso de Direção Teatral da Escola de Comunicação (ECO) da 
UFRJ) em 2010 dentro do Projeto Teatro do Oprimido de Ponto a Ponto do CTO. Na época eu estava como 
Coordenadora Geral do CTO. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

13

mailto:helensarapeck@gmail.com


 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
experimentação cênica voltado às mulheres para investigar as especificidades das opressões 

enfrentadas por elas, ou mesmo as suas próprias alienações, com o objetivo de atuar para a 

criação de medidas efetivas que contribuíssem para a superação dessas opressões e para a 

igualdade dos gêneros. Com os recorrentes casos de assédio e violência de gênero, agravados 

pela pouca idade e experiência das participantes dos grupos, eu e Monique Rodrigues2 

desenvolvemos um laboratório para as adolescentes. A ideia era iniciar um processo de 

percepção e discussão com elas. Levantar seus temores, amenizar suas dores e somar forças na 

luta contra a opressão. Apesar de saber que a cor da pele e o contexto social agregam outras 

opressões ao machismo, focamos em nossas semelhanças de gênero tentando aproximar as 

adolescentes das duas mulheres brancas de classe média. 

Tínhamos costume de entrar e sair da favela para trabalhar com os jovens, fazer oficinas e 

reuniões com as organizações participantes, dialogar com as famílias, buscar parceiros, fazer 

apresentações. A favela não é para mim, território desconhecido, surpreendente ou elemento de 

curiosidade. É um local de trabalho e de moradia de amigos, mas também um local em que não 

me sinto confortável. 

Aquela quinta à tarde era apenas mais uma das inúmeras vezes que iria à Maré. Partindo 

do CTO peguei o ônibus da Linha 350 (Castelo-Irajá) que, na altura do ponto na Rua Riachuelo, 

ainda guardava alguns lugares vazios. Sentei no assento pouco acolhedor sentindo um leve calor 

e fui pensando na vida, como é comum acontecer quando estou em situação que não há muito 

mais o que fazer além de matutar. 

Pensei na situação em que a instituição CTO estava passando, na minha tomada de 

decisão de sair, nas consequências, na coragem medrosa que tinha de deixar aquele espaço 

depois de vinte e cinco anos. Em contrapartida, pensei que enfim, teria tempo para mim, para o 

mestrado, para fazer outras coisas que tanto queria fazer como o sinteco do apartamento e de 

como seria lindo depois do trabalho de remover todos os móveis, poder conviver com uma sala 

livre de poeira! Estava animada quando lembrei que tinha de ir ao banco para pagar algumas 

2 Curinga, mestre ​em Sociologia e Direito e doutora em Antropologia pela UFF. ​ Professora do IFRJ/Pinheiral e do 
Estado do RJ. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

14



 
 Helen Sarapeck 

 
contas para meu pai e fiquei triste mais uma vez em pensar que meu pai não tem mais forças de 

ir ao banco sozinho e que, em pouco tempo, provavelmente, não teria forças para atravessar a 

rua. Pensei em minha mãe na cama sem poder falar ou saber o que acontece com ela e, em 

seguida, lembrei que na volta da Maré precisava passar no hortifruti para comprar uma papaia 

para o café da manhã e outras coisas que faltavam em casa. Pensei em mexer na bolsa para pegar 

um papel para anotar os itens que pretendia comprar quando percebi que já estava na altura da 

passarela 6 (seis) e era hora de levantar para apear. 

Saltei na passarela 7 (sete), o calor ali era maior, e considerei ser hora de repassar o 

programa do laboratório na cabeça. Fui relembrando jogo por jogo e como iria fazer a divisão da 

aplicação com minha companheira de trabalho. Gosto de repassar a sequência de um encontro 

na cabeça antes de começar a atividade. Gosto de chegar aquecida e estimulada pelo 

pensamento. 

Caminhava sem muita pressa porque havia tempo de sobra para chegar ao Museu que 

ficava a cerca de cinco minutos de caminhada dali. Passei por debaixo do viaduto e como sempre, 

tinha muito lixo acumulado. Senti o cheiro, mas não quis olhar. Passei pela moça que vende cinco 

pães de queijo a R$1,00, pensei em comprar, mas estava sem fome. Ela vende os pãezinhos em 

um carrinho de duas rodas parecido com um carrinho de pipocas. Só que em vez de panela, tem 

um forninho. Fiquei imaginando que o carrinho deve ter custado caro e me perguntei qual lucro 

ela poderia ter em cima de tão pequeno valor para compensar o que pagou no carrinho. Quantos 

pães ela teria que vender por dia para valer o trabalho? Quantas horas ficaria ali por dia? Quanto 

tempo um pãozinho demoraria no forno... Tentei fazer alguns cálculos e decidi que na volta 

compraria um saquinho para comer no ônibus e, talvez, fizesse alguma dessas perguntas a ela. 

Do carrinho de pão de queijo, já no primeiro quarteirão da rua, passei pelo quiosque que 

vende hambúrgueres. Mais lixo e no meio dele um cachorro. Um vira lata marrom com algumas 

pintas mais escuras no dorso e o focinho esbranquiçado. Era velho. Parecia cansado e doente. 

Será que estaria aleijado já que não se movia? Fiquei angustiada, resolvi voltar e comprar uns 

pães de queijo para dar ao cachorro de modo a aliviar seu sofrimento, mas ao me virar para 

fitá-lo novamente, o vi de pé e brincando com um senhor. O pote de água ao lado. Estava bem 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

15



 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
gordinho. Respirei aliviada, desisti do pão de queijo mais uma vez e continuei a caminhada. O 

calor estava grande na rua sem árvores. 

Tentei concentrar meus pensamentos no programa que precisava repassar, evitando 

respirar nos pontos onde o lixo ficava mais acumulado. Acelerei os passos tentando não olhar 

para a esquerda da rua onde entre sacos abertos havia todo tipo de sujeira espalhada 

escorregando da calçada para o meio da rua. Pulando entre os lixos, ao passar pelo pequeno 

estabelecimento, misto de padaria e boteco, fiquei impressionada mais uma vez em como as 

pessoas conseguiam comer e beber algo com aquele cheiro que me nauseava. Resolvi olhar para 

a direita onde havia os fundos de um muro do quartel do exército enquanto pulava por cima dos 

sacos abertos. 

Precisava concentrar minha atenção no programa do laboratório quando percebi que o 

muro branco estava cravejado de buracos de bala. Estava parecido com o que imagino ser um 

paredão de treinamento de tiro. Curioso como já tinha passado por ali inúmeras vezes e não 

havia percebido. Eram muitas marcas. Dezenas. Não pareciam antigas. Pensei em perguntar para 

alguém o que se passara, mas desisti de imediato. Achei melhor avançar e fiquei imaginando se 

os tiros haviam sido dados no mesmo dia, de uma só vez ou se eram tiros dados com espaços de 

tempo entre eles. Também tentei imaginar porque alguém atiraria em um quartel. Pensei se as 

pessoas da padaria teriam visto os tiros ao serem disparados e se teriam machucado alguém. 

Criei imagens do senhor do cachorro e o cachorro correndo com o barulho dos tiros, e a moça do 

pão de queijo ouvindo os tiros a certa distância sem saber se deveria fechar a barraca ou 

aguardar. Imaginei as crianças que estudavam na escola ao lado e antes de imaginar qualquer 

coisa mais, cheguei ao portão do Museu. 

Já na entrada encontrei os responsáveis pelo espaço e algumas meninas que aguardavam 

pelo laboratório. Descobri que o encontro seria na sala de dança, local que não costumavam se 

encontrar. Falei com todas e fui subindo com cuidado as escadas de degraus de diferentes 

tamanhos e conversando com uma das participantes. Bárbara era uma adolescente negra de 

personalidade decidida, tranquila e liberta. Daquele tipo de pessoa que corre atrás do que quer 

com seriedade, mas com muito bom humor. Subindo a escada falava animada que estava com 

gana de fazer o laboratório, que achava incrível pela primeira vez somente as meninas se 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

16



 
 Helen Sarapeck 

 
encontrarem e que achou engraçado os meninos do grupo terem ficado enciumados e, 

enquanto ela falava, fiquei pensando no potencial daquela menina, na sua força e garra de seus 

dezesseis anos. Pensei em mim com a mesma idade cheia da mesma força e garra protegida em 

minha casa murada pelas asas dos meus pais iniciando a faculdade de Biologia com minha 

mesada no bolso. 

A moça do pão de queijo voltou a minha cabeça, o cachorro, as marcas dos tiros no muro 

e o cheiro repulsivo que insistia no ar. O calor não dava trégua. Ao final dos degraus meu pé 

bateu no beiral da escada e quase caí. Bárbara deu uma gargalhada, me abraçou e disse que me 

adorava. Eu retribuí. Não por educação, mas por sinceridade e amor. Que futuro lindo aquela 

menina iria conquistar. Ela queria ser cantora. Mas o cheiro pútrido voltava a todo instante como 

a me lembrar onde estávamos e com que condições Bárbara iria construir seu futuro naquele 

lugar. Tentei não ser preconceituosa, levar em conta a diferença de condição social, sem 

subestimar o potencial de Bárbara de sair daquela situação, que por vezes, parece uma sina. 

Já no espaço da sala de dança foquei, enfim, meu pensamento no programa. Após uns 

vinte minutos minha companheira de trabalho chegou e começamos a atividade. Era o primeiro 

encontro daquele teor e, tanto as adolescentes como nós, estávamos bastante animadas. 

Fizemos a primeira série de jogos e entramos em uma técnica individual que exige maior 

concentração. Para deixar as meninas mais à vontade me afastei um pouco chegando perto da 

janela, quando vi um novo buraco. Um buraco redondo e exato no vidro da janela. Ao redor do 

buraco, pequenas estrias bem finas de rachadura no vidro. Era uma bela imagem e por alguns 

décimos de segundo fiquei ali admirando o buraco... Eu me assustei com minha visão de beleza 

dentro da desgraça que significava aquele buraco e imaginei a bala entrando e seguindo na 

direção oposta. Olhei para o outro lado e vi mais um furo na parede. A bala deve ter atravessado 

a sala com fúria. Pensei nas meninas e nas dezenas de crianças que passam por ali todos os dias, 

nas professoras, na pessoa que faz a limpeza, na Bárbara, em mim. Apesar de saber que marca de 

tiro na favela é cotidiano, não queria naturalizar mais uma história de violência e comentei com 

as meninas. Falei do buraco, do mau cheiro, do lixo, do horror que a todo tempo nos cercava e 

sobre o que poderia ser feito para minimizar tanta violência. Os comentários foram em menor 

número do que imaginava e bastante desesperançosos. Ainda insisti um pouco, mas logo percebi 

que estavam mais interessadas em avançar na atividade do que discutir o massacre social em que 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

17



 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
vivemos. A convivência com a violência havia se naturalizado naquelas quase crianças. A tristeza 

me invadiu. 

Voltaram à atividade e meu olhar continuava atraído pelo buraco. Tentei olhar através 

dele, quando dois caveirões3 passaram na rua. Dessa vez, resolvi não comentar com o grupo que 

estava absorto nas poesias que criavam. Os caveirões vinham lentamente e resolvi registrar 

aquela situação. Transformar em imagem eterna o que via e sentia. Bati algumas fotos do 

buraco, dos caveirões, dos meninos fardados em cima dos caveirões, das meninas sentadas no 

linóleo com o buraco ao fundo na janela. Tentava transformar em Arte a crueldade. Já escurecia 

e as fotos não ficaram boas. Eu me perguntei por que queria transformar em Arte aquela 

desgraça. Fiquei culpada pelo meu privilégio e senti raiva de mim e da classe média e branca que 

represento. Quanta distância havia entre mim e aquelas pessoas? 

O laboratório continuou e tentei aliviar minha culpa reforçando no discurso a importância 

de entendermos as diferenças e os privilégios que cercam os homens em detrimento das 

mulheres: que rodeiam os brancos desfavorecendo os negros e que protegem quem tem mais, 

tirando de quem tem menos. Tentei compensar a vida áspera naquele ambiente com minhas 

palavras, que, apesar de sinceras, cada vez me soavam mais defensivas. O calor havia ficado 

insuportável. O encontro chegou ao fim com a construção de uma música coletiva e entre 

agradecimentos, abraços e beijos. Bárbara mais uma vez me abraçou e disse que me adorava. 

Senti-me responsável por parte do futuro daquela menina. Senti-me presa na luta que travava, 

mas percebi o vão da distância que havia entre nós. Um buraco muito maior que o buraco da 

bala no vidro. 

Quis sair o mais rápido que pude. Não sei se por vergonha ou medo de meus 

pensamentos. Desci as escadas fingindo estar atrasada para um compromisso que não tinha, 

questionando a validade do laboratório, da discussão, do projeto, do Teatro do Oprimido. Que 

3 Caveirão é o nome popular do carro blindado usado pela Polícia Militar do Estado do Rio de Janeiro (PMERJ) em 
incursões nas áreas de risco, geralmente em favelas. Oficialmente, o nome desse carro blindado é veículo blindado de 
transporte de pessoal (VBTP). Diferente do que a maioria das ​pessoas pensam, ele não é um carro de combate, ele é 
um carro de apoio. É utilizado para apoiar os policiais em operações ou resgatar policiais e pessoas feridas nas 
localidades conflagradas pelo crime organizado. Não é cotidiano ver Caveirões andando nas ruas, a não ser que 
estejamos em uma favela. 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

18



 
 Helen Sarapeck 

 
mudança real poderia acontecer diante de estruturas tão fortemente estabelecidas e com o 

estado de crueldade naturalizado? Como o TO poderia colaborar na mudança de algo tão 

profundo? Senti uma descrença e desesperança maior que a das meninas. Senti-me pequena. 

Inútil. Quis correr. Passei pela parede do quartel, mas não olhei para o muro. Dessa vez mirei nas 

sacolas de lixo que agora estavam ainda mais espalhadas no meio da rua. Não quis olhar para a 

padaria, para o senhor, para o cachorro. Pela terceira vez desisti de comprar os pães de queijo e 

fui com fome atravessando o viaduto para pegar do outro lado da Avenida Brasil o ônibus de 

volta para Lapa. Não pensei em como havia sido a atividade, como costumava fazer. Não queria 

pensar. Amanhã seria outro dia e haveria tempo para reflexão. Estava nauseada, mas não sentia 

mais cheiro e nem calor algum. Não sentia mais quase nada. Só uma dor em algum lugar entre o 

estômago e o peito. 

O capitalismo neoliberal é o responsável pela produção de uma cultura hegemônica e 

eurocêntrica, que concentra riquezas e distribui violência. Um mecanismo fundamental do 

capitalismo é a manutenção do poder econômico e político nas mãos dos colonizadores, através 

do uso de diferentes artifícios de persuasão, de controle e de isolamento dos oprimidos. No lado 

sul do planeta se encontra a maior parte dos territórios frutos de colonização abusiva durante anos 

e séculos, herdeiros de uma cultura alicerçada no modelo europeu patriarcal. A lógica eurocêntrica 

coloca o homem branco em posição privilegiada de poder, de modo que a sociedade aceite essa 

condição como se ela fosse “natural” sem perceber que é fruto de uma construção social. Assim, a 

produção do lado norte do mundo virou referência para a maioria dos ocidentais, ganhando 

prestígio de “universal”. A crença da superioridade da raça branca sobre os negros e indígenas e do 

homem sobre a mulher é perpetuada há gerações, criando uma sociedade opressora que assimila 

valores dessa cultura hegemônica colaborando na manutenção do status de colonizado e na 

repercussão das desigualdades. 

A favela da Maré é um retrato autêntico do abandono fruto da desigualdade e do 

desprivilegio, escondida atrás dos muros da linha vermelha, numa tentativa do governo de abafar 

a voz de milhares de moradores. Por isso, uma das provocações dos coletivos e projetos instalados 

no complexo é dar visibilidade às potencialidades da comunidade através da produção de 

conhecimento dos moradores a partir de sua realidade local. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

19



 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
No artigo É Preciso colorir para enxergar, Viana (2016) cita a escritora e artista portuguesa 

Grada Kilomba que ao repensar o lugar de fala da mulher negra, coloca em questão que a narrativa 

mundial por ser hegemônica define o que pode ser caracterizado como conhecimento. Viana 

reflete sobre o paradigma eurocêntrico que estabelece uma relação hierarquizada e racializada 

com o restante do mundo. 

Analogamente, torna-se possível traçar uma história dita universal, objetiva, neutra, 
racional e imparcial, constituída numa relação assimétrica, que realmente não conta outra 
perspectiva histórica sobre aqueles, outros culturais, que são postos numa atuação política 
restrita. Portanto, esta narrativa hegemônica e eurocêntrica localiza estas autorias para 
delimitá-las dentro do campo da experiência, da subjetividade, da pessoalidade, da 
emoção e da imparcialidade. Logo, não há o reconhecimento de qualquer forma de 
sapiência que esteja fora de certos paradigmas eurocêntricos. Sobremaneira, 
estabelece-se uma relação hierarquizada e racializada quanto a valores culturais, estéticos 
e morais. A construção em torno de uma Europa Moderna como protagonista, 
centralizada, e paradigmática acerca de uma História Mundial, alicerçou uma história de 
poder em que consequentemente, outras formas culturais são identificadas como 
periféricas. (Viana, 2016, p.23) 

A ideia de universalidade é abstrata e não retrata o universo de diversidades, mas coloca no 

centro uma única cultura. Para ressaltar o problema, ela relata sobre a repercussão da Exposição 

Territórios: artistas afrodescendentes no acervo da Pinacoteca, inaugurada em dezembro de 2015 

na Pinacoteca de São Paulo. Realizada pelo curador Tadeu Chiarelli, o museu trouxe a público todas 

as 106 obras de artistas negros do acervo. No artigo ela destaca que em 110 anos, a instituição 

teve apenas um curador negro entre 1992 e 2002, e que a primeira obra de um artista negro da 

Pinacoteca foi doada pelo próprio artista, de nome Arthur Timóteo da Costa. A referida exposição 

sofreu críticas, em especial da imprensa como ela frisa no artigo publicado na época pelo jornalista 

Fabio Cypriano no Jornal Folha de São Paulo: 

Fabio Cypriano acusa a escolha curatorial da exposição em optar por expor artistas negros 
a uma prática de compensação de políticas públicas de discriminação. Ao invés disso, o 
autor sugere à instituição a elaboração de estatísticas de retrospectivas de artistas 
afrodescendentes nas últimas décadas como postura política relevante. O jornalista rotula 
e classifica como gueto a gama de visualidades de artistas negros, sinalizando como pouco 
relevante destacar a cor da pele de um (a) artista na mostra apresentada pela Pinacoteca. 
Para Cypriano, a cor da pele de um artista é irrelevante para determinar a qualidade do 
objeto artístico, e a cor não deveria ser enfatizada. Não obstante, o lugar desta crítica 
reafirma a construção de um olhar colonizado, cristalizado e homogeneizante para estas 
produções. (Viana, 2016, p.26) 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

20



 
 Helen Sarapeck 

 
Essa crítica evidencia o problema da indústria e hegemonia cultural, e deixa explícito o 

quão longe estamos de uma verdadeira democratização da arte, e como ainda dependemos de 

ações individuais e pontuais para furar esse bloqueio e provocar fissuras urgentes no sistema 

racista e misógino. 

Segundo Holloway, no mundo globalizado é difícil causar grandes mudanças partindo de 

nossa posição oprimida, portanto é preciso abrir pequenas fissuras no muro rígido do sistema a 

partir de nossas ações que gerem possibilidades de rotas paralelas à opressão capitalista. 

A abertura de fissuras é a abertura de um mundo que se apresenta como fechado. É a 
abertura de categorias que em sua superfície negam o poder de fazer humano, para 
descobrir em seu núcleo o poder negado e encarcerado. Nas palavras de Max, é crítica ad 
hominem, a tentativa de romper as aparências de um mundo de coisas e forças 
incontroláveis e para entender o mundo em termos do poder do fazer humano. O método 
da fissura é dialético, não no sentido de apresentar um fluxo organizado de tese, antítese e 
síntese, mas no sentido de uma dialética negativa, uma dialética da inadequação. (...) 
Queremos entender a força de nossa inadequação, queremos saber como o repetido 
golpear de nossa cabeça contra a parede a fará desabar. (Holloway, 2013, p.39) 

A exposição na Pinacoteca se apresenta como uma fissura importante no modelo 

preconceituoso da academia, apesar de depender de um curador em sua posição privilegiada de 

especialista, homem e branco. Vale ressaltar ainda que de todas as 106 obras, apenas três eram de 

mulheres. Infelizmente uma realidade que se repete pelos museus em todo o mundo onde o 

percentual de obras de artistas mulheres é muito menor que a de homens, reflexo do acesso 

tardio das mesmas à academia e da falta de valorização da arte produzida por elas. 

A repercussão dessa misoginia no mundo artístico aparece patente quando as próprias 

artistas não se posicionam como feministas mesmo quando o são. Evidente que nem toda obra 

feita por uma mulher é feminista, mas é igualmente notório que por ter sido feita por uma mulher, 

a obra carrega em si a importância singular de ser uma representante do gênero. Se o preconceito 

existe em relação à artista, ele fica ainda maior quando ela se autointitula feminista, que na visão 

antiquada de parte da sociedade ainda é um estigma. A necessidade capitalista de manutenção do 

poder em mãos masculinas é a resposta para o questionamento lançado pela socióloga Ana Paula 

Simioni em texto do site Maria Firmina - Arte feita por Mulheres (2018)4: “É preciso nos 

4 
 
Onde ​estão as mulheres na história da arte? | by Guia Maria Firmina | guiamariafirmina | Medium 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

21

https://medium.com/guiamariafirmina/onde-est%C3%A3o-as-mulheres-na-hist%C3%B3ria-da-arte-dfeb2b2e086a


 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
perguntarmos por que o formalismo é visto como “a” leitura mais correta das obras, e por que a 

leitura politizada, como é a leitura feminista, é vista como redutora e inferior.” 

Essa leitura preconceituosa acontece em diferentes contextos, e apesar de perceber as 

pequenas fissuras que são possíveis fazer quando se trabalha dentro de uma comunidade como a 

Maré, é inegável afirmar o quão pequena parece nossa vitória diante do massacre de preconceitos 

que os meios de comunicação, providos pelo capital, incutem na cabeça das jovens. Todo o 

trabalho desenvolvido por meses parece desabar quando escuto das meninas a repetição de 

intolerâncias e a absorção de conceitos do opressor, como a ideia pervertida de que o feminismo é 

um posicionamento ruim para a sociedade. 

Em um dos jogos do Teatro Imagem5 é solicitado aos participantes que, de olhos fechados, 

façam uma imagem corporal referente a uma palavra que é dada. Em círculo todos fazem a 

imagem, e ao ouvir o comando, abrem os olhos ao mesmo tempo. As imagens são analisadas. É 

importante que na explicação da técnica fique evidente aos participantes que devem fazer com 

seus corpos a primeira imagem que lhes vier à mente de forma a não racionalizar demasiado e sim, 

trazer à tona as instâncias inconscientes ou de senso comum que possuem em relação à palavra. 

No laboratório com as adolescentes, usamos a palavra “feminismo” e as imagens feitas por elas 

deixavam explícita a falta de conhecimento do conceito e a forma preconceituosa com que a 

palavra chega até elas. As imagens eram de corpos brutos e rígidos de feições desconfiadas e que 

se colocavam no espaço com postura masculina: eram o reflexo do machismo incrustado no 

imaginário daquelas jovens. As meninas apresentavam nos seus corpos a visão preconceituosa de 

grande parte da população. 

Alguns conceitos não são percebidos ou fogem ao conhecimento das jovens. A palavra 
“feminismo”, por exemplo, ainda soa como algo ruim, feito por mulheres que não têm o 
que fazer ou são lésbicas. A própria ideia de homossexualidade feminina é rebatida como 
algo negativo, próprio das mulheres que não têm capacidade para encontrar um homem 
que as faça feliz. (Sarapeck, 2016, p.191) 

A sociedade questiona a ideologia feminista, sem se dar conta de que está imersa em 

ideologias que lhe são impostas e se apresentam como naturais. Assim reportamos ideias 

5 Técnica do Teatro do Oprimido onde se usa apenas a linguagem não-verbal. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

22



 
 Helen Sarapeck 

 
desfavoráveis a nós mesmas cotidianamente, e muitas vezes, inconscientemente, simplesmente 

por parecerem naturais. É fundamental ser meticuloso ao se posicionar e ter cuidado ao emitir 

uma opinião, porque ela pode estar influenciada pela verdade em curso, que está conectada ao 

projeto neoliberal. A armadilha da ideia de universalidade é tão bem trançada que caímos nela 

sem perceber. O próprio movimento feminista, em suas primeiras décadas de evolução, quando 

era desenvolvido essencialmente por mulheres brancas de classe média, quis universalizar os 

problemas femininos sem se dar conta das especificidades de classe e raça. A defesa da oposição 

binária entre homens e mulheres ocultou as diferenças dentro da categoria mulher e embora 

tenha sido fundamental as ações das feministas da década de 60, a utilização da ideia universal de 

binarização para a unificação da categoria, hoje não faz mais sentido. 

Em geral, a unidade na luta das mulheres em nossas sociedades não depende apenas da 
nossa capacidade de superar as desigualdades geradas pela histórica hegemonia 
masculina, mas exige, também, a superação de ideologias complementares desse sistema 
de opressão, como é o caso do racismo. O racismo estabelece a inferioridade social dos 
segmentos negros da população em geral e das mulheres negras em particular, operando 
ademais como fator de divisão na luta das mulheres pelos privilégios que se instituem para 
as mulheres brancas. Nessa perspectiva, a luta das mulheres negras contra a opressão de 
gênero e de raça vem desenhando novos contornos para a ação política feminista e 
anti-racista, enriquecendo tanto a discussão da questão racial, como a questão de gênero 
na sociedade brasileira. (Carneiro, p.3) 

Quando desenvolvemos o Laboratório Madalenas com as meninas da Maré, fiz um trabalho 

vigiado por mim mesma que me trouxe diversos questionamentos que ainda tento esclarecer. Por 

eu ser mulher branca de classe média, tive temor de reproduzir com elas a ideia de universalidade. 

Tive receio de não saber discutir os temas prioritários daquela realidade tão distantes da minha e 

de me ver incapacitada em compreender a condição de violência em que elas estavam inseridas. 

Com tantas diferenças entre nós, estaria eu provocando alguma fissura como propõe Holloway? 

Comecei a questionar meu papel de mulher branca de classe média e a me enxergar parte da 

opressão na vida daquelas meninas, assim como questionei o papel dos homens que são parte da 

opressão que sofro. Audre Lorde define magistralmente sua indignação sobre o tema que cabe 

aqui ressaltar: 

As mulheres de hoje ainda são solicitadas a se esforçar para superar o abismo da 
ignorância masculina e educar os homens a aprender a reconhecer nossa existência e 
nossas necessidades. Todos os opressores sempre usaram essa arma básica: manter os 
oprimidos ocupados com as preocupações do mestre. Agora nos é dito que cabe às 
mulheres de cor educarem as mulheres brancas, enfrentando sua tremenda resistência, e 
ensiná-las a reconhecer nossa existência, nossas diferenças e nossos respectivos papéis na 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

23



 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
luta conjunta pela sobrevivência. Que é uma maneira de desviar nossas energias e uma 
repetição lamentável do pensamento racista patriarcal. (Lorde, 1988, p.92, tradução nossa)

 

É preciso estar atento e reconhecer nossa identidade para nos libertarmos das opressões 

que sofremos e que, por ventura, reproduzimos. ‘(...) um contínuo retomar reflexivo de nossos 

próprios caminhos de libertação, que, por ser tal, está intrinsicamente incapacitado para o 

exercício da dominação.’ (Freire, 1987). Identidade é afirmação política. Afirmando-me “mulher”, 

identifico as opressões que sofro e busco saídas. Afirmando-me “cis, branca de classe média”, 

identifico meus privilégios e entendo minhas limitações. Afirmando-me “feminista” deixo explícito 

meu posicionamento e minha condição de luta contínua. 

Muitas artistas não se identificam como feministas como estratégia de sobrevivência ou 

porque não querem ser rotuladas. Mas como separar a artista da ideologia impressa na obra? A 

arte como expressão sempre será um reflexo do pensamento ideológico da artista, e, portanto, um 

veículo político. Assumir nossas posturas políticas na arte que produzimos não é reducionista, ao 

contrário, é combater a colonização com os meios que ela mesma usa. 

As ideias dominantes em uma sociedade são as ideias das classes dominantes, certo, mas, 
por onde penetram essas ideias? Pelos soberanos canais estéticos da Palavra, da Imagem e 
do Som, latifúndio dos opressores! É também nestes domínios que devemos travar as lutas 
sociais e políticas em busca de sociedades sem opressores e sem oprimidos: há que 
inventá-la! (Boal, 2009, p.15) 

Como afirma Boal, é preciso combater a dominação com nossa produção estética que tem 

papel político essencial no combate prudente às interpretações da realidade vindas da mídia 

massificada. Se o mercado é capitalista por essência, precisamos encontrar as fissuras necessárias 

para abrir espaço para uma arte questionadora. 

Assim como não há mais espaço para o feminismo que não quer enxergar as 

particularidades da opressão dentro da categoria mulher, a meu ver, também não há para uma 

arte sem questionamento. O slogan “arte pela arte” é falso e promocional do mercado capitalista. 

O artista precisa usar sua potencialidade de ler e interpretar o mundo através de suas obras para 

provocar reflexão sobre o processo de exploração em que vivemos. É preciso ir na contramão dos 

meios de comunicação. Infelizmente, muitos artistas usam sua capacidade de adaptação e 

maleabilidade aliando-se às grandes instituições, colaborando no processo de gentrificação. O 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

24



 
 Helen Sarapeck 

 
mais triste é que a maioria o faz com orgulho afirmando que cabe ao artista fazer o seu papel 

independente de qualquer coisa. Assim há artistas plásticos que aceitam encomendas esvaziadas 

de ética e atores que fazem propaganda para a Coca-Cola.​  

A arte é um potencial humano, fonte de inspiração e instrumento de transformação 

fundamental. Particularmente, aprendi com ela a olhar para meus próprios preconceitos e rever 

minha forma de atuar no mundo. Precisamos nos responsabilizar pela mudança que queremos ver 

no planeta. A luta deve ser indagatória, intensa e sem descanso. 

Passaram-se quase dez anos daquele dia de Laboratório e a história pouco mudou. O 

projeto terminou e faz tempo que não pego o ônibus 350. Mas continuo usando o tempo vago em 

uma condução, para matutar. Fiquei sem resposta sobre o que se passava com minha mãe naquela 

cama sem palavras. Partiu para o descanso um ano atrás, a dor do sofrimento caminha comigo, 

mas não é maior que o amor que trocamos. Nunca imaginei que aprenderia tanto com ela sem 

palavras. Meu pai seguiu o destino previsto, e a cada dia anda menos e se tornou tão dependente 

quanto minha mãe. Um novo sofrimento para caminhar comigo, mas o amor continua vencendo. 

A moça do pão de queijo continua no mesmo lugar e com isso me responde que a compra 

do carrinho, afinal, valeu a pena. Do senhor e do cachorro não tive mais notícias. Fico 

conjecturando tristezas de como foi o fim daquela amizade. Os buracos no muro do quartel foram 

cobertos com massa diversas vezes, assim como voltam a aparecer novos que novamente são 

cobertos. Um ciclo que marca a violência e a tentativa de apagamento. O lixo, apesar de não ser o 

mesmo daquele dia, está no mesmo lugar. Volto a ficar nauseada. 

A favela, com a mesma situação após praticamente dez anos, para o tempo diante de 

mim. Não sei o que exatamente mudou de verdade lá dentro. Não posso saber. Não convivo com 

a dor e a delícia de morar em uma. Já escutei muitas vezes que “na favela tem muita coisa boa”. 

Mas daqui de fora, não podemos ver. É preciso viver lá dentro para entender. A guerra entre 

traficantes, milicianos e policiais continua. Há poucos meses houve uma batida policial que 

marcou um novo episódio de horror entre os moradores. Penso em cada uma das meninas, hoje 

mulheres. A angústia de não saber o paradeiro de algumas me invade, mas Bárbara me vem à 

cabeça e então sorrio de orelha a orelha ao pensar que nem tudo está parado no mesmo lugar. 

Bárbara está se formando em Antropologia e deu asas a seu sonho. É cantora! 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

25



 

REFLEXÕES SOBRE FEMINISMO NA ARTE A PARTIR DA PRÁXIS COM O 
TEATRO DO OPRIMIDO: As limitações e as possíveis fissuras 

 

 
Saí da equipe e me tornei parceira do CTO. Não sei afirmar o quanto o Teatro do Oprimido 

foi influente para que a vida dela seguisse o caminho de seu desejo, assim como na vida de tantas 

meninas e mulheres que fizeram oficinas e participaram de algum grupo de TO. Eu voltei à Maré 

mais forte depois daquele dia, porque me tornei mais consciente de minha identidade e meu 

papel ali. Ainda não sei avaliar se causamos alguma fissura naquela realidade, mas percebo a 

fissura que aquelas meninas provocaram em mim, ensinando sem palavras, que era possível, 

apesar de nossas diferenças, encontrar espaço para lutarmos juntas, dentro da distância que nos 

separa. Como Curinga, mulher e branca, ainda me faço as mesmas perguntas, mas a quantidade 

de retornos positivos e de sorrisos que encontro nas pessoas com quem trabalhei, me contam 

que o método foi fundamental em suas histórias de vida, de luta, de mudança. E isso me aponta 

que mesmo sem ter resposta às interrogações que fiz, elas me guiaram a construir um caminho 

feminista em apoio a luta antirracista e hegemônica. 

Referências  

BOAL, Augusto. A Estética do Oprimido – Reflexões Errantes sobre o pensamento do ponto de vista 
estético e não científico. Rio de Janeiro: Garamond, 2009. 

CARNEIRO, Sueli. Enegrecer o Feminismo: A situação da mulher negra na América Latina a partir 
de uma perspectiva de gênero. São Paulo. 

CRISTINA, Maria. Onde Estão as Mulheres na História da Arte? Disponível em: Onde estão as 
mulheres na história da arte? | by Guia Maria Firmina | guiamariafirmina | Medium Acessado em 
20.04.2025 

FREIRE, Paulo. Pedagogia do Oprimido. Rio de Janeiro: Paz e Terra, 1987. 

HOLLOWAY, John. Fissurar o Capitalismo. São Paulo: Publisher, 2013. 

LORDE, Audre. Las herramientas del amo nunca desarmarán la casa del amo. In: Esta Puente, Mi 
Espalda – Voces de mujeres tercermundistas em los EEUU. ISM Press, 1988. 

MATTOS, Cachalote, SANCTUM, Flávio, SARAPECK, Helen, TURLE, Licko. Teatro do Oprimido e 
Universidade: experimentos, ensaios e investigações. (org). Rio de Janeiro:Mundo Contemporâneo, 
2016. 

VIANA, J. B. S. É Preciso Colorir para Enxergar. O Menelick 2º.ATO, São Paulo, out 2016. Disponível 
em: ARTISTAS E INSTITUIÇÕES: É PRECISO COLORIR PARA ENXERGAR - Revista O Menelick 2° Ato 
Acesso em: 08.04 2025. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

26

https://medium.com/guiamariafirmina/onde-est%C3%A3o-as-mulheres-na-hist%C3%B3ria-da-arte-dfeb2b2e086a
https://medium.com/guiamariafirmina/onde-est%C3%A3o-as-mulheres-na-hist%C3%B3ria-da-arte-dfeb2b2e086a
https://www.omenelick2ato.com/artes-plasticas/artistas-e-instituicoes-2


 
 Helen Sarapeck 

 
Artigo submetido em 30/04/2025, e aceito em 30/07/2025.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 1 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

27


