
 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                ISSN 2595-2781 

 
 
 

 
 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A 
CAPOEIRA ANGOLA 

 

Cristina Fernandes Rosa 

 
 

 
 

 
 
 
 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

27



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA ANGOLA 

 

12 BAKONGO PRINCIPLES FOR A DEEPER UNDERSTANDING OF CAPOEIRA ANGOLA 
 

Cristina Fernandes Rosa​

movimentoscognitivos@gmail.com ​

Universidade de Roehampton (UK) 

Resumo: Este artigo apresenta 12 princípios filosóficos, a partir do legado teórico do filósofo 
congolês Bunseki Fu-Kiau sobre a cosmologia Bakongo e seu cosmograma, a Dikenga dia Kongo. De 
um lado, argumento que essa coleção de princípios ou ferramentas analíticas nos ajuda a 
compreender melhor a corporeidade e a mobilidade na Capoeira Angola. De outro, essa 
abordagem contracolonial revela como essa manifestação cultural afroreferenciada tem mantido 
vivos elementos-chave dessa cosmologia, incorporando e vivenciando saberes de matrizes 
bantu-diaspóricas na roda. A metodologia combina revisão bibliográfica, análise conceitual e 
observação de práticas, organizando princípios em dinâmicas de relacionalidade. 
Nomeada Movimentos Cognitivos, essa abordagem contracolonial visa preencher a lacuna nos 
estudos sobre matrizes bantu nas artes do corpo. 
  
Palavras-chave: Capoeira Angola, cosmologia Bakongo, Bunseki Fu-Kiau, metodologia 
contracolonial, Dikenga dia Kongo. 
 
Abstract: This article presents 12 philosophical principles drawn from the theoretical legacy of 
Congolese philosopher Bunseki Fu-Kiau on Bakongo cosmology and its cosmogram, the Dikenga 
dia Kongo. On one hand, I argue that this collection of principles or analytical tools helps to better 
understand corporeality and mobility in Capoeira Angola. On the other, this counter-colonial 
approach reveals how this Afro-referenced cultural manifestation has kept key elements of this 
cosmology alive, incorporating and embodying Bantu-diasporic knowledge within the roda. The 
methodology combines literature review, conceptual analysis, and practice observation, organizing 
principles into relational dynamics. Named Cognitive Movements, this counter-colonial approach 
aims to fill the gap in studies on Bantu matrices in the body arts. 
 
Keywords: Capoeira Angola, Bakongo cosmology, Bunseki Fu-Kiau, counter-colonial 
methodology, Dikenga dia Kongo. 
 

Introdução  

O lastro da influência bantu1 nas artes do corpo afro-brasileiras constitui um campo de 

investigação ainda em consolidação. Entre os séculos XVI e XIX, cerca de dois terços² dos africanos 

1 Termo que designa, de forma abrangente, uma grande gama de povos e culturas que habitam a região da África 
Central, onde atualmente se encontram países como Angola, Moçambique e Congo. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

28

mailto:movimentoscognitivos@gmail.com


 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
desembarcados no Brasil eram oriundos de etnias bantas, majoritariamente da África Central 

(Karasch, 2000). Destacam-se, nesse cenário, os saberes e fazeres do Reino do Congo (ou Kongo), 

entidade política e cultural que, desde o século XIV, figurava entre os Estados mais organizados e 

influentes do continente. Com base econômica sólida e posição geográfica estratégica, os 

Bantu-Kongo (ou Bakongo) mantinham proeminência política na região. Sua participação em rotas 

comerciais africanas e o controle sobre minas de cobre e rotas de marfim fizeram do quicongo uma 

língua franca amplamente utilizada, mesmo após o colapso do reino, promovendo a disseminação 

de seu arcabouço cultural do interior da África Central à costa atlântica. Do outro lado do Atlântico 

Negro (Gilroy, 1993), a herança cultural bantu influenciou de forma comprovada diversas 

manifestações afro-luso-pindorâmicas, como samba, jongo, maracatu, congada e capoeira. 

Apesar disso, persiste uma lacuna histórico-acadêmica significativa no estudo da herança 

cultural de matrizes bantas no Brasil — em especial dos bakongo —, em contraste com sua 

importância monumental. No campo das artes do corpo afro-brasileiras, liturgias e epistemologias 

corporais de matrizes sudanesas — notoriamente os mitos e ritos iorubás e a estética da 

denominada dança dos orixás — têm recebido maior visibilidade, relegando a segundo plano 

pesquisas sobre a herança bantu. O projeto Movimentos Cognitivos (MC) (Rosa, 2022; 2024) 

representa um primeiro passo consistente para preencher essa lacuna. Desenvolvido inicialmente 

no contexto do CosmoAngola: Confluência da Cosmologia Bakongo e Capoeira Angola — série de 

encontros idealizados pelo mestre Cobra Mansa (Dr. Cinézio Peçanha) e Nego Bispo (Antônio Bispo 

dos Santos) —, MC entrelaça abordagens contracoloniais orientadas por práticas artísticas e 

somáticas com pesquisa de arquivo, ancorada no trabalho do filósofo congolês Bunseki Fu-Kiau 

(1994; 2001a; 2001b) sobre a cosmologia bakongo e seu cosmograma Dikenga dia Kongo. No 

centro desse projeto afroreferenciado estão doze princípios imagético-filosóficos, dentre os 

quais ubuntu e kalunga são os mais conhecidos. 

A abordagem Movimentos Cognitivos não constitui uma metodologia hermética ou 

semiótica para analisar o significado de gestos, ritmos e cantos em práticas bantu-diaspóricas, à 

maneira como se analisa uma obra coreográfica. Trata-se, antes, de uma coleção de ferramentas 

analíticas que permitem nomear, imaginar e vivenciar corporalmente esses princípios 

organizacionais, observando como qualidades de movimento, texturas sonoras ou metáforas 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

29



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 
imagéticas associadas a estes fundamentos filosóficos contribuem para a ativação política da 

relacionalidade da cosmologia bakongo. Aplicadas a manifestações culturais como a Capoeira 

Angola, essas ferramentas teórico-práticas permitem visualizar e vivenciar peças-chave dessa 

cosmologia, criando elos entre a realidade vibracional de palavras, imagens e ações corporais. Elas 

possibilitam observar quando e como a prática da Capoeira Angola mantém viva o sistema de 

pensamento e organização bakongo na diáspora. O estudo da presença e/ou reinvenção desses 

termos em territórios afro-atlânticos amplia seu alcance e significado para além das fronteiras 

linguísticas originais. Dada a monumental importância da cultura bantu no Brasil — tanto pela 

dimensão do tráfico de africanos dessas etnias quanto pelo protagonismo de suas expressões 

corporais nas artes afro-brasileiras mais reconhecidas —, a relevância do MC é dupla: resgata a 

especificidade bakongo e oferece meios concretos para analisá-la em práticas vivas, improvisadas e 

dinâmicas como a Capoeira Angola. 

 

Revisão Bibliográfica 

 

Embora a literatura existente reconheça a presença de valores civilizatórios bantu em 

manifestações culturais como a Capoeira Angola, essa relação permanece majoritariamente no 

campo histórico‚ simbólico ou filosófico, sem se traduzir em abordagens sistemáticas para 

comprovar sua presença na organização da corporeidade ou dos saberes e fazeres cênicos dessa 

prática, como a mobilidade e a musicalidade. Nesse sentido, a obra do filósofo congolês Bunseki 

Fu-Kiau (1934–2013) é central para os estudos da herança cultural africana no Brasil e, por 

consequência, para a Capoeira Angola, pela especificidade com que discute princípios filosóficos 

de vida e vivência dos bakongo a partir do seu cosmograma, a Dikenga dia Kongo. Sua pesquisa 

entrelaça a tradução de sentenças de linguagem proverbial e sua articulação imagética para 

demonstrar a relacionalidade ontológica desse universo-em-movimento. Em 1997, o mestre de 

Capoeira Angola Cobra Mansa (Cinézio F. Peçanha) trouxe Fu-Kiau à Bahia para investigar possíveis 

retenções desse sistema de pensamento e organização cosmológica em manifestações 

afro-brasileiras como a capoeira e o Candomblé de Angola. Entretanto, nem Fu-Kiau nem seus 

seguidores desenvolveram uma abordagem metodológica ou ferramentas teóricas capazes de 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

30



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
identificar e examinar a influência direta desse sistema afroreferenciado na lógica da roda e na 

infraestrutura estética da musicalidade e da movimentação. 

Diversos autores das ciências sociais e humanidades — como Dossar (1992), Thompson 

(1983), Abib (2004), Oliveira (2007), Araújo (2008), Desch-Obi (2008), Tavares (2020) e Assunção 

(2020) — contribuíram para a historicização da cosmologia bantu na tradição da capoeira, 

especialmente na linhagem pastiniana, citando tradições bantu-diaspóricas e destacando a 

transmissão oral-performática mediada por mestres, a inteligência corpórea expressa na ginga e na 

mandinga, a memória histórica e a resistência simbólica. Já Cinézio Peçanha (2019)2 e Tiganá 

Santana Neves Santos (2019; 2022) aprofundam o estudo do cosmograma bakongo segundo 

Fu-Kiau, mas, quando presente, a análise de movimento raramente adota essas categorias como 

ferramentas analíticas, limitando-se a referências a elementos comuns a várias cosmologias 

indígenas e africanas, como a circularidade do tempo e da existência. Outros autores recorrem a 

noções de hibridismo e transculturação, preferindo entrelaçar a cosmovisão bantu com outras 

matrizes, sobretudo iorubá, como na “pedagogia das encruzilhadas” de Rufino (2019) e nas 

“tecnologias sociais” de Simas (2018). 

No campo das artes cênicas, a presença da cosmologia bantu ainda é incipiente. Muitos 

reconhecem a Capoeira Angola como prática enraizada nesse arcabouço ancestral e apontam 

caminhos para sua integração, mas sem propor abordagens ou categorias de análise específicas 

para sua organização corpórea e mobilidade. Há, entretanto, exceções parciais. Martins (2021) 

elabora conceitos como o tempo espiralar e o corpo-tela, inspirados em Fu-Kiau, enfatizando a 

performance da oralitura e a inscrição do gesto como processo de memória e transmissão, mas 

seu foco primário é o Congado e seus estudos não oferecem análises detalhadas da mobilidade ou 

sonoridade bantu-diaspóricas. Mais recentemente, Baldez Ifabusayo (2023) inspira-se no 

cosmograma bakongo e na obra de Martins para explorar a interseção de epistemologias 

afropindorâmicas na capoeira, mas sem se concentrar exclusivamente na especificidade bakongo. 

Souza (2024) segue linha semelhante ao propor a noção de “grafia do corpo” para analisar saberes 

e fazeres na Capoeira Angola, associando a mobilidade da ginga, o agachamento ao pé do 

berimbau e as chamadas a estágios do ciclo bakongo; contudo, ancora parte de sua abordagem no 

2 Ver também seu documentário Jogo de corpo‚ de 2014. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

31



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 
conceito de corpo próprio de Merleau-Ponty, sem aprofundar a especificidade da corporeidade 

bantu-diaspórica. 

Racionalidade e corporeidade na Capoeira Angola 

Mestre Pastinha, considerado por muitos o filósofo da capoeira, afirma: “Meus amigos, o 

corpo é um grande sistema de razão. Por trás de nossos pensamentos está um senhor poderoso, 

um sábio desconhecido. Corrijo realidades pela inversão natural da ordem lógica, transformando o 

passado em futuro” (Pastinha, c. 1956/1960, p. 2). Esse entendimento ecoa Zaratustra, 

personagem de Nietzsche no século XIX: “O corpo é uma grande razão [...] Por trás dos teus 

pensamentos e sentimentos, irmão, há um poderoso soberano, um sábio desconhecido” 

(Nietzsche, 2011, p. 35). Partindo da premissa de que a Capoeira Angola é peça proeminente do 

legado bantu no Brasil, é improvável que Nietzsche tenha sido sua única fonte de inspiração. 

Interessa, portanto, investigar como corporeidade e racionalidade se articulam nessa cosmovisão 

— não para buscar ou defender uma origem, mas para identificar elementos do sistema 

cosmológico bakongo que permanecem vivos na diáspora, apesar das violências epistêmicas e 

invisibilidades históricas. 

A abordagem aqui proposta não visa interpretar significados de discursos verbais e não 

verbais na roda, como na análise semiótica de uma obra coreográfica, mas desvendar a 

infraestrutura lógica e organizacional que a sustenta, a partir de elementos-chave dessa 

cosmologia, ainda que em diálogo com outras visões de mundo. Acreditamos que a capoeira não 

apenas preserva princípios-semente dessa visão, mas é terreno fértil para a emergência de 

sentidos múltiplos e a criação de mundos pluriversos, a partir do reflorestamento da imaginação e 

da existência. Como sintetiza Oliveira, “a roda de capoeira é uma usina que fabrica mundos. A cada 

roda, a cada jogo, gesta-se uma nova singularidade e a cada singularidade gerada desborda-se 

outras possibilidades do vir-a-ser” (Oliveira, 2007, p. 191). Enfrentar a lacuna bantu nessa prática 

é, portanto, um gesto onto-epistemológico e sociopolítico: resgata uma ecologia de saberes e 

fazeres encarnados — ou racionalidade somática — enraizada na herança bantu e reposiciona a 

cosmologia bantu-diaspórica em pé de igualdade com outras tradições (euro- e afroreferenciadas) 

historicamente mais visíveis nos estudos sobre a Capoeira Angola. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

32



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
Essa noção de corporeidade como agente cognitivo, referida por Pastinha, não é exclusiva 

da cosmologia bantu. No Ocidente, ganha força no campo da dança pós-foucaultiano, insatisfeito 

com o arcabouço cartesiano-iluminista. Pesquisadores como Foster (1995)‚ Katz (2003)‚ Greiner 

(2005)‚ Manning (2016) e Fernandes‚ Scialom e Pizarro, (2022) reafirmam que o corpo não é 

apenas veículo, depósito ou tábula rasa onde ideias são inscritas, mas também escreve e dissemina 

saberes por sua articulabilidade cognitiva. A abordagem MC reconhece esses e outros estudos, 

mas o foco aqui permanece nas contribuições bantu, ainda pouco exploradas. 

A cosmologia dos Bakongo e seu cosmograma 

Iniciamos nossos trabalhos com um panorama sucinto da visão de mundo bakongo e seu 

cosmograma. Fu-Kiau descreve essa cosmologia como um sistema de pensamento e organização 

cíclico e relacional, representado por duas realidades espelhadas -mundo dos vivos/nseke e mundo 

espiritual/mpemba - e quatro estágios (Musoni, Kala, Tukula e Luvemba). A Dikenga (fig. 1) mapeia 

“a natureza padronizada e cíclica dos fenômenos materiais, espaciais e temporais” (Kambon, 2017, 

p. 1). Segundo Fu-Kiau, “não existe nada que não siga os passos do cosmograma cíclico do Kongo” 

e “pessoas, animais, invenções, sistemas sociais” movem-se em ciclos “a fim de sofrer mudanças” 

(1994, p. 26-27). 

 

Figura 1: ilustração da Dikenga dia Kongo, segundo Fu-Kiau. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

33



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 

Nessa visão de mundo, a Terra é um “feixe vivo de essências de cura” amarrado com a 

intenção de vida por Kalunga, Força Vital imanente-transcendente do cosmos (Fu-Kiau, 2001b, 

p. 111-117). Kalunga é também “o princípio-deus-da-mudança”, uma “força em movimento” e, por 

isso, “nossa terra e tudo nela está em movimento perpétuo” (Fu-Kiau, 2001a, p. 21-22). Seres 

vivos, invenções e sistemas sociais seguem o processo cíclico de mudança contínua dos bakongo 

(dingo-dingo kia luzingo). Expressando a circularidade infinita do passado, presente e futuro, 

Fu-Kiau sintetiza: “Eis o que a Cosmologia Kongo me ensinou: Eu estou indo-e-voltando-sendo em 

torno do centro das forças vitais. Eu sou porque fui e re-fui antes, de tal modo que eu serei e 

re-serei novamente.” (ibidem, p. 5). 

Em várias línguas bantu, essa energia cósmica, expressa pelo sufixo -ntu (ver Kavusa, 2022), 

circula entre quatro categorias simbióticas: 1) mu-ntu (pl. ba-ntu), seres autoconscientes, de 

humanos vivos a ancestrais; 2) ki-ntu, demais entidades, de mamíferos a montanhas; 3) ha-ntu, 

espaço-tempo ou dimensões ambientais/contextuais; e 4) ku-ntu, meios estéticos/éticos que 

estruturam expressões ou relações entre as três primeiras. A biointeração desse universo em 

movimento anima a troca de informações entre entidades e categorias em relações simbióticas. 

A vida é fundamentalmente um processo de comunicação constante e mútua, e 
comunicar-se é emitir e receber ondas e radiações [minika ye minienie]. Esse processo de 
receber e liberar/transmitir [tâmbula ye tambikisa] é a chave para o jogo de sobrevivência 
do ser humano. (Fu-Kiau, 2001a, p. 113-114). 
 

Esse sistema relacional distancia-se de dualismos: seu design pluriverso comporta tanto o 

mesmo quanto a diferença. O etos de confluência — e não de fusão homogênea — permeia toda a 

sua infraestrutura, aspectos visuais e vivenciais. Como resume Santos, “viver é estar em variação, 

num tecido de variações; estar em complexidade” (Santos, 2020). Segundo a tradição bantu, “uma 

pessoa é um objeto-alma-mente [ma kia mwela ye nitu]” (Fu-Kiau, 2001a, p. 90). Ao qualificar a 

ressonância energética da existência bakongo, Santos cita o poeta congolês Zamenga B.: 

O corpo inteiro é emissor e receptor. O que somos, nossos gestos, nossa vibração afetam 
nosso ambiente e atuam como ondas na água, no oceano. Os choques das nossas 
vibrações, isto é, nossos gestos, falas, transmitem-se a longas distâncias, ainda mais, por 
serem munidos de uma potência energética. As técnicas e energias modernas só servem 
para aumentar as naturais dispostas em nosso corpo. (B., 1996, p. 19, apud Santos, 2019, 
p. 75). 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

34



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
Santos acrescenta: “Ter um corpo é tornar presente a ação de viver de uma certa maneira. 

A morfologia, nesse sentido, é uma forma de apresentar o que vive e, portanto, existe” (2022, 

p. 159). 

Abordagem Movimentos Cognitivos 

A expressão “movimentos cognitivos” foi proposta por Fu-Kiau para qualificar os processos 

exploratórios dos seres humanos dentro de um sistema (2001a, p. 133-135). Para os Bakongo, o 

pensamento/raciocínio/ponderação está ligado à capacidade de “ficar verticalmente”, ou seja, 

pensar antes de agir. O conhecimento, por sua vez, está “fora de nós” e sua aquisição “é 

especialmente um processo/movimento cognitivo (dingo-dingo dianzâyila)” em seis direções 

externas: no eixo horizontal (de Kala a Luvemba), à direita, esquerda, frente e verso; e no eixo 

vertical, em direção à ancestralidade (abaixo, Musoni) e ao potencial a ser alcançado (acima, 

Tukula). Em outras palavras, é preciso “ir aprender com o ambiente, o círculo” (Santos, 2019, 

p. 99). A sétima direção, para o centro, busca manter ou restabelecer o poder do 

(auto)conhecimento e da (auto)cura. Sem esse movimento nas sete direções, “o ser humano 

[mû-ntu] torna-se impotente em seus próprios ambientes, o interno e o externo” (Fu-Kiau, 2001a, 

p. 133). 

Em MC‚ os 12 princípios extraídos de sentenças em linguagem proverbial (em quicongo e 

quimbundo) foram organizados em quatro dinâmicas de relacionalidade‚ que nos auxiliam a 

compreender como a Capoeira Angola manteve viva essa visão de mundo relacional na diáspora. 

Todas essas dinâmicas e princípios estão sinteticamente representados no diagrama 

de Movimentos Cognitivos, em torno da Dikenga dia Kongo (fig. 2) 

 

 

 

 

 

 

 

 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

35



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 
 

 

Figura 2: Diagrama de Movimentos Cognitivos, em torno da Dikenga dia Kongo‚ onde os princípios 
e ideogramas foram organizados em quatro dinâmicas de relacionalidade:  ressonância, 
biointeração, circularidade e confluência. São estes: minika ye minienie, ngolo, kalunga,  V kia 
zingo, ubuntu, makuku matatu, tambula ye tambikisa, dingo-dingo, luzingo, mpambu a 
nzila, kinenga e kolo. 

 

Ubuntu é um princípio pan-bantu, traduzido como humanidade compartilhada ou 

nós-ecológico, associado ao provérbio zulu umuntu ngumuntu ngabantu — uma pessoa se torna 

quem é por meio de outras pessoas. Profundamente sintonizado com a ontologia relacional 

bakongo, foi reconhecido como ‘quinta’ categoria de existência (Ramose, 2011; Malomalo, 2022), 

além de muntu, kintu, hantu e kuntu. Enquanto ntu/kalunga designa o campo de energia que 

permeia essas esferas, ubu-ntu refere-se à mobilização dessa Força Vital em direção à 

interdependência radical. Para Tutu (1999, p. 28), “uma pessoa com Ubuntu está aberta e 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

36



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
disponível para os outros, afirmando-os”; Fu-Kiau (2001a, p. 60) acrescenta que cada um é um 

“conjunto de relações sociais concretas”. Essa ontologia implica uma tendência à “outrificação” 

(Santos‚ 2024)— mover-se continuamente em direção ao que está fora de si. Nenhuma entidade 

preexiste às relações que a constituem; não há individualidades isoladas a priori. Em contraste com 

o individualismo ocidental, ubuntu tornou-se símbolo de luta de líderes como Mandela e Tutu, 

sustentando sistemas sociais africanos e práticas comunitárias da diáspora, onde tudo o que existe 

são intersubjetividades oscilantes e vibrações corporificadas da poética da Relação (Glissant, 

1997). 

Em MC‚ definimos ubuntu como ser-sendo, em movimento, aberto para o outro. Esse 

princípio de interdependência é a mola mestra da roda de Capoeira Angola. Junto a tambula ye 

tambikisa, informa a lógica da improvisação participativa, a pergunta-e-resposta de ritmo, canto e 

movimento, pois se joga com — e não contra — o outro. Ao tocar‚ cantar e jogar capoeira, cada 

um exercita novas formas de mobilizar a sua Força Vital para abrir-se à alteridade, mantendo 

interação fluida entre a coletividade do círculo e a sua singularidade. 

Para aprofundar as dinâmicas de biointeração do ser-sendo, em movimento, aberto aos 

outros no jogo de corpo da capoeira, destacam-se dois princípios: V kia zingo (“V” da vida) 

e makuku matatu (três pedras de fogo). Fu-Kiau (2001a, p. 130-131) afirma que o V “é a base de 

todas as realidades inspiradoras (...) Buscamos ideias e imagens através do ‘feixe aberto do V’ 

dentro de nossa mente e, ao contrário, focamos detalhes e especificidades sob o feixe reverso do 

‘V’”. Esse principio de abrir-e-fechar mobiliza a ontologia relacional como espectro móvel que 

pode expandir ou focar processos e caminhos, como em raízes, galhos, veias, rios e montanhas. Na 

mobilidade humana, informa atos biointerativos de percepção, intuição e imaginação do 

ser-sendo. Visualmente, dois Vs formam um diamante (< >), comum em tecelagens 

centro-africanas, lembrando braços cruzados num abraço. Sob esses “Vs de encontro” criam-se 

vínculos formais e informais (Fu-Kiau, 2001a, p. 141). Conectando o V e ubuntu, a improvisação 

participativa da capoeira convida cada participante a ajustar (abrir/fechar) corpo, kinesfera, visão e 

energia, modulando o grau de abertura física, mental e energética, tensionando intenções para 

revelar/camuflar e prever/induzir o outro com brincadeiras, fintas e negaças. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

37



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 

Makuku matatu significa literalmente três pedras, referência ao tripé ancestral que 

sustenta a panela de fogo na casa comunitária no Congo (makuku matatu ya mbazi). Esse princípio 

de tríade ou triangulação reflete também as três barragens do tempo — Kala (surgimento), Tukula 

(auge) e Luvemba (desmanche) — que regem todos os entes e processos do mundo dos viventes, 

em contraposição ao ápice espiritual abaixo, em Musoni‚ o insondável. Na capoeira, manifesta-se, 

entre outros, nos diálogos sincopados dos três berimbaus, nas recombinações de seus três sons 

básicos (chi, tom e tim) e nas triangulações formadas pelos pés em variações da ginga (Autor, 

2015). Essa organização triangular convida a transcender a fenomenologia dualista da condição 

humana (bilateralidade), estruturando, nas dinâmicas de pergunta-e-resposta, um diálogo 

triangulado entre cada ser-sendo com o(s) outro(s) à sua frente e a coletividade da roda, resistindo 

à dicotomia própria da cosmologia cartesiana. 

Os três princípios acima orientam dinâmicas de relacionalidade ligadas à tendência 

simbiótica da vida e do viver, que Nego Bispo chama de biointeração (Bispo dos Santos, 2023). Em 

contraste com a objetivação da diferença em oposições excludentes (corpo/mente; nós/eles; 

certo/errado), a poética da outrificação — via interdependência (ubuntu), abrir-e-fechar (V kia 

zingo) e tríade ou triangulação (makuku matatu) — evoca atrações gravitacionais rumo ao chão e 

ao(s) outro(s) à sua frente ou a sua volta, de modo tridimensional. A biointeração molda a 

consciência de ser como resultado relacional em todas as esferas do cuidado (pessoal, social, 

ambiental e epistêmico), salientando conexões ecológicas entre entidades, tanto na materialidade 

corporal quanto nos planos mental e energético. 

Os outros princípios, a seguir‚ foram organizados nas seguintes dinâmicas: confluência, 

termo também proposto por Nego Bispo (2023); ressonância, termo formulado por Santos (2022) 

a partir da sintonia vibracional das forças e energias na cosmologia bakongo; e circularidade, 

conceito amplamente difundido na literatura da diáspora bantu (Ferreira, 2021). Ao contrário 

de ubuntu, todos os termos seguintes são oriundos da língua quicongo. 

Ressonância, ou poética do fluxo energético, reúne princípios alinhados à compreensão 

bakongo do cosmos como campo de energia vibracional que flui entre o físico/material (ku nsele) e 

o espiritual/imaterial (ku mpemba), além do limiar fluido que os une ou separa (linha Kalunga). 

Fu-Kiau descreve que vivemos em “um oceano de ondas/radiações” — nem todas perceptíveis — 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

38



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
que nos afetam de modos e intensidades diversas conforme nossa sensibilidade (2001a, p. 114). 

Ele observa o poder comunicativo das frequências emitidas e recebidas, afirmando que “ondas e 

radiações podem ser convertidas em formas e imagens que podem falar” (ibidem, p. 97). Embora 

sustente toda a Capoeira Angola, suas paisagens sonoras sincopadas tornam essas energias 

especialmente perceptíveis, inundando o espaço performativo e provocando ressonâncias 

cinestésicas nas corporeidades, que se sobrepõem — sem se anular — ao modo singular de gingar. 

Minika ye minienie é expressão genérica para vibrações (ondas) e radiações‚ que formam a 

infraestrutura material e imaterial do universo bakongo — tudo é energia em movimento. Santos 

afirma que “para que o existente cumpra a sua vocação para a transmutação (nsoba), é necessário 

vibrar (tatala)” (Santos, 2019, p. 155). E mais: “Existir não é uma experiência de quietude, mas de 

transmutação [...] que acontece através da ação vibratória. As coisas são assim, sempre dançando. 

Você não dança porque existe; você existe porque dança” (Santos, 2024). Na Capoeira Angola, 

esse princípio vibracional é perceptível nas interações corporais da roda, nas reverberações 

sonoras (canto, palmas, bateria) e no espaço expandido do evento. Internamente, aprofunda o que 

Gottschild chama de “corpo policêntrico e polirrítmico” (1998) em práticas afrodiaspóricas. 

Kalunga é termo polissêmico que denota: a) a “energia viva superior completamente 

completa [Nzambi]” (Fu-Kiau, 2001a, p. 36), Força Vital onipresente cujo fluxo remete ao oceano; 

b) a ideia de imensidão ou “água infinita dentro do espaço cósmico” (Fu-Kiau, 2001a, p. 22); e c) o 

limiar horizontal entre dois mundos ou linha kalunga. Essa membrana flexível (mar ou rio) 

transforma toda experiência em ato de equilíbrio entre “planos de consciência” (Rufino; Peçanha; 

Oliveira, 2018, p. 76). O princípio da fluidez relaciona-se à malemolência corpórea dos angoleiros, 

que encarnam a calma e o balanço das ondas em seu jogo de corpo, também evocado em canções 

e ritmos lânguidos. A ginga parece simular a sensação de velejar de jangada, equilibrando-se no 

‘chão movediço’ de rios e mares. Assim, o gingado conecta cada ser-sendo ao fluxo de ondas 

informacionais da Força Vital (kalunga/ntu) e seu poder de envolver, dissolver, impulsionar e 

transformar. Parafraseando Bruce Lee: ao gingar, o angoleiro torna-se água — fluido, flexível e 

resiliente. 

Em contraste, ngolo designa a força vital específica que cada ser humano recebe ao nascer 

— poder espiritual, energia interior ou capacidade de resistência — também identificada como 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

39



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 
energia de vida (ngolo zanzîngila). Esse princípio de vitalidade move o poder de realização 

do muntu enquanto “ser de energia viva (ser espiritual) e um ser físico (matéria)” (Fu-Kiau, 2001a, 

p. 133). Ngolo — ou Engolo — também nomeia a arte marcial angolana mais próxima da Capoeira 

Angola moderna. A vitalidade do capoeirista, ser-sendo em movimento, ecoa o entendimento 

africanista de vitalidade jovial ou efebismo, que sustenta o etos de brincadeira séria (Autor 2015) 

característico da Capoeira Angola. 

A circularidade, ou poética da mudança, é provavelmente a dinâmica de relacionalidade 

mais referenciada na literatura sobre a cultura bantu no Brasil, reunindo princípios ligados à 

tendência cíclica da vida e do viver, bem como formações em roda e seus padrões circulares ou 

recorrentes‚ como a sincope tonal. Esses princípios sustentam transformações contínuas de 

mobilidades e sonoridades, assim como ideias, processos e caminhos curvilíneos. A continuidade 

cíclica da roda e suas imagens corporais de girar, rodopiar e inverter desafiam o progresso linear e 

a precisão cartesianos do ser. 

Na Dikenga, o círculo externo representa o dingo-dingo, processo cíclico de mudança ou 

“perpétuo ir-e-voltar da vida” (Fu-Kiau, 2001a, p. 71). Santos (2019, p. 114) define 

esse princípio como “processo eterno, rotativo e renovado/recombinado/redimensionado de 

coisas e eventos”. Trata-se de princípio de mudança que expressa movimento criativo, variações e 

transformações ao longo da existência e do cosmos, matriz de ritos de passagem, iniciação e 

transmissão cultural. Assim como o círculo é dado a um ser humano como um segundo sol, a 

circularidade existencial da roda de Capoeira Angola reverbera esse princípio: cada jogo é processo 

cinético sem fim, que recicla experiências no tempo-espaço e integra partes ao todo (Ferreira, 

2021; Petit, 2015). Movimentos circulares e o ritmo cíclico da síncope tonal manifestam essa gira 

vital — dingo-dingo dia ntangu ye moyo (faísca dos processos do tempo e vida).  

A expressão tambula ye tambikisa (receber e liberar/emitir) é central para o jogo da vida e 

evoca a capacidade de sentir/absorver e irradiar/propagar ondas e vibrações, singulares e 

coletivas, em processos reversíveis como a respiração. No sistema bakongo, designa o ritual de 

receber e ofertar, transmitir e devolver, descrevendo ciclos de reciprocidade e mutualidade entre 

seres vivos, espíritos e forças cósmicas. Na capoeira, traduz-se no princípio do vaivém, que se 

manifesta nas oscilações reversíveis da lógica de pergunta-e-resposta, mobilizando ritmos, cantos e 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

40



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
jogos, bem como nas oscilações dialógicas entre partes do corpo (por exemplo, a ginga como 

diálogo sincopado entre pés e quadris). Também os feixes estratégicos de oposição tensionada — 

como entrar-saindo ou defender-atacando — caracterizam fintas e mandingas, mantendo a 

circulação contínua da energia vital no jogo. 

O termo luzingu — princípio espiralado — concebe a vida como um pergaminho ou fita em 

espiral, onde todos os atos são codificados e decodificados (Fu-Kiau, 2001a; Luyalika, 2017). O 

desenrolar e enrolar desses ciclos qualifica a temporalidade como recorrente e infinita — o 

“tempo espiralar” (Martins, 2021) — e a espacialidade como “caminhos de serpentina” (Autor, 

2015). Contra a linearidade cartesiana, Fu-Kiau (2001a, p. 35) afirma: “A vida de um ser humano é 

um processo contínuo de transformação, um dar voltas e voltas”. Na cosmologia bakongo, 

associa-se ao ciclo vital, à estruturação comunitária e ao elo espiritual da expressão n’kisi 

luzingo (divindade protetora da linhagem). Na Capoeira Angola, orienta processos, trajetórias e 

movimentos que se dobram e desdobram no tempo/espaço, como a maneira como angoleiros 

rodopiam entre si no jogo, subindo e descendo do chão ou entrando e saindo da kinesfera do 

outro. 

As dinâmicas de confluência dizem respeito à tendência convergente ou emaranhada da 

vida e do viver, envolvendo atravessamentos e transbordamentos de tudo o que vibra e irradia 

energia tridimensionalmente — de corpos físicos a informações sonoras — dentro de um campo 

de ação, equilibrando forças discretas e/ou transbordantes. Tal como rios que se encontram, 

caminhos cruzados impulsionam trocas e reconhecimentos próprios de cosmologias pluriversas. A 

confluência preserva a singularidade enquanto amplia conexões e interações. 

Mpambu a nzila, ou princípio do cruzo, designa caminhos cruzados ou encruzilhadas de 

trajetórias e dimensões, bem como pontos de convergência de pessoas e ideias. No pensamento 

bakongo, corresponde ao cruzamento espiritual e físico, ponte ritual para decisões e passagens, 

ponto de escolha, proteção e transição entre mundos (Rufino, 2019; Martins, 2021). Na Capoeira 

Angola, o centro da roda atua como vórtice de caminhos, forças visíveis e invisíveis, experiências 

materiais e imateriais, conectando angoleiros que jogam, tocam e cantam, sem perder a ligação 

com o todo. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

41



 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 

Kinenga qualifica a saúde como equilíbrio dinâmico das energias internas e externas do ser 

humano em sua comunidade (Fu-Kiau, 2001b), bem como o contrabalanço de condições opostas 

(kala ye zima; ligado/desligado), fora do qual “não há saúde, paz, felicidade, amor, compreensão, 

vida” (Fu-Kiau, 2001b, p. 70). É equilíbrio espiritual e físico, maturidade e percepção profunda, 

pilar da medicina ancestral bakongo, podendo representar tanto a harmonia corpo/mente/espírito 

quanto a aptidão para captar mensagens e orientações espirituais. Atividades coletivas como jogar 

capoeira, cantar e batucar reverberam esse princípio equilibrante e, segundo Fu-Kiau, restauram o 

poder de autocura. Kinenga mu kala (equilíbrio do ser) e Kinenga kianzîla (equilíbrio da vida) 

expressam estados transitórios análogos ao jogo de cintura na capoeira, em que movimentos de 

inversão — como o au e a bananeira — exigem equilíbrio a partir do desequilíbrio, compondo um 

jogo saudável que integra fatores internos e externos. 

O termo kolo, no duplo sentido de nó e código, qualifica uma pessoa bakongo como um nó 

vibrátil de relações (Fu-Kiau, 2001a) que dão acesso ao sistema (kimpa/fu) de pensamento e 

organização que a contém (Santos, 2019). Esse princípio de emaranhado permite acumular 

sabedoria ancestral, paciência e maturidade, como atestam as expressões kolo diakânga nganga 

(nó de especialista) e kolo ya nkisi (senhor das entidades). Na Capoeira Angola, a singularidade de 

cada capoeirista — do gingado característico às estratégias de jogo — constrói seu emaranhado de 

informações e vibrações codificadas, fruto de trocas concretas e simbióticas ao longo do tempo. É 

na roda que o angoleiro se entende como pessoa e assume um modus vivendi cultural e, por meio 

de seus movimentos cognitivos, codifica e decodifica saberes ancestrais, até tornar-se um 

especialista ou mestre de si mesmo (nganga). 

Conclusão 
 
Ao trazer para o campo dos estudos críticos de dança uma abordagem ancorada na 

cosmologia bakongo, esta pesquisa contribui para preencher uma lacuna persistente na 

compreensão das matrizes africanas que sustentam práticas corporais afrodiaspóricas. O diálogo 

com o legado de Bunseki Fu-Kiau — cuja obra fundamental só recentemente se tornou acessível 

em português — oferece ferramentas conceituais e metodológicas capazes de articular ontologia, 

epistemologia e cognição afroreferenciada na análise da Capoeira Angola. Assim, amplia-se o 

repertório teórico-prático disponível para pensar a dança como campo de transmissão, recriação e 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

42



 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
atualização de saberes e fazeres que, embora centrais na formação cultural brasileira, 

permanecem sub-representados nas narrativas hegemônicas sobre as artes do corpo. 

Referências 

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda. 
Salvador: EDUFBA, 2009. 

ARAÚJO, R. C. Iê, viva meu mestre: a Capoeira Angola da ‘escola pastiniana’ como práxis 
educativa. 2004. Tese (Doutorado) – Faculdade de Educação, Universidade de São Paulo, São 
Paulo, 2004. 

ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig. Engolo e capoeira: jogos de combate étnicos e diaspóricos no 
Atlântico Sul. Tempo, Niterói, v. 26, n. 3, p. 522-556, set. 2020. Epub 16 nov. 2020. ISSN 1980-542X. 

B., Zamenga. Kindoki: source des philosophies et des religions africaines. Kinshasa: Zabat, 1996. 

BISPO DOS SANTOS, Antônio. A terra dá, a terra quer. São Paulo: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023. 

BALDEZ IFABUSAYO‚ Dan Dara. O corpo dança angola na cosmo encantaria: rastros para 
afro-tupi-grafar uma metodologia. Revista Aspas, v. 13, n. 1, 2023. DOI: 
10.11606/issn.2238-3999.v13i1p23-35. 

DESCH-OBI, Thomas J. Fighting for honor: the history of African martial art in the Atlantic world. 
Columbia: University of South Carolina Press, 2008. 

DOSSAR, Kenneth. Capoeira Angola: dancing between two worlds. Afro-Hispanic Review, v. 11, n. 
1/3, p. 5-10, 1992. Disponível em: http://www.jstor.org/stable/41417219. 

FERNANDES, Ciane; SCIALOM, Melina; PIZARRO, Diego. Prática artística como pesquisa, somática 
e ecoperformance. São Paulo: Giostri Editora, 2024. 

FERREIRA, Tássio. Pedagogia da circularidade: ensinagens de terreiro. Rio de Janeiro: Telha, 2021. 

FOSTER, Susan Leigh (org.). Corporealities: dancing knowledge, culture, and power. London: 
Routledge, 1995. 

FU-KIAU, K. K. Bunseki. Ntangu-tandu-kolo: the Bantu-Kongo concept of time. In: TIME IN THE 
BLACK EXPERIENCE. 1994. p. 17-34. 

FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. Self-healing power and therapy. New York: Vantage Press, 
2001. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

43

http://www.jstor.org/stable/41417219


 
 

Cristina Fernandes Rosa 
 
FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. Tying the spiritual knot: African cosmology of the 
Bântu-Kôngo: principles of life & living. 2. ed. Brooklyn: Athelia Henrietta Press, 2001.  

GLISSANT, Édouard. Poetics of relation. Ann Arbor: University of Michigan Press, 1997. 

GOTTSCHILD, Brenda Dixon. Digging the Africanist presence in American performance: dance and 
other contexts. Westport: Praeger, 1998. 

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. São Paulo: Annablume, 2005. 

KAMBON, Ọbádélé. Akan Ananse stories, Yorùbá Ìjàpá tales, and the Dikènga theory: worldview 
and structure. Contemporary Journal of African Studies, v. 4, n. 2, p. 1-36, 2017. 

KATZ, Helena. A dança, pensamento do corpo. In: NOVAES, Adauto (org.). O homem máquina: a 
ciência manipula o corpo. São Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 261-274. 

KAVUSA, Jonathan K. Humans and non-humans as Ntu-beings: ecological appraisal of Gen 2:7 and 
19 in dialogue with African-Bantu indigenous cosmology. Essays, v. 35, n. 2, p. 149-169, 2022. 

LUYALIKA, Kiatezua Lubanzadio. The spiral as the basic semiotic of the Kongo religion, the 
Bukongo. Journal of Black Studies, v. 48, n. 1, p. 91-112, 2017. Disponível 
em: https://www.jstor.org/stable/26174215. 

MALOMALO, Bas'Ilele. Filosofia de Ntu. Belo Horizonte: Nandyala, 2022. 

MANNING, Erin. Ten propositions for research-creation. In: Collaboration in performance practice: 
premises, workings and failures. 2016. p. 133-141. 

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro: 
Cobogó, 2021. 

SANTOS, Tiganá Santana Neves. Ressonâncias e ontologias outras: pensando com o pensar 
Bantu-Kongo. Trans/Form/Ação, v. 45, ed. esp., p. 149-168, 2022. 

SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana do Bantu-Kongo por Bunseki Fu-Kiau: 
tradução negra, reflexões e diálogos a partir do Brasil. 2019. Tese (Doutorado em Tradução) – 
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas, Universidade de São Paulo, São Paulo, 2019. 

SANTOS, Tiganá Santana Neves. A cosmologia africana do Bantu-Kongo. Palestra. CEAU, UFBA, 
2024. 

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Tradução de Paulo César de Souza. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2011. 

NTUMBA, Tshamalenga M. Le réel comme procès multiforme: pour une philosophie du Nous 
processual, englobant et plral. Paris: Edilivre-Aparis, 2014. 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

44

https://www.jstor.org/stable/26174215


 

12 PRINCÍPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA 
ANGOLA 

 

 
OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educação 
brasileira. Curitiba: Editora Gráfica Popular, 2007. 

PAKLEPPA, Richard (dir.); ASSUNÇÃO, Matthias Röhrig; PEÇANHA, Cinésio (Mestre Cobra 
Mansa). Jogo de corpo: capoeira e ancestralidade: Nhaneca e Português. África do Sul/Reino 
Unido/Brasil: On Land & Manganga Productions, 2014. 87 min. Disponível 
em: https://www.youtube.com/watch?v=HD2PPxL6-j8. 

PEÇANHA, Cinésio Feliciano. Gingando na linha da Kalunga: Capoeira Angola, Engolo e a 
construção da ancestralidade. 2019. Tese (Doutorado) – Universidade Federal da Bahia, Salvador, 
2019. 

RAMOSE, M. Sobre a legitimidade e o estudo da filosofia africana. Trad. D. Solis. Revista Ensaios 
Filosóficos, v. 4, p. 6-23, 2011. 

RUFINO, Luiz; PEÇANHA, Cinésio Feliciano; OLIVEIRA, Eduardo. Pensamento diaspórico e o “ser” 
em ginga: deslocamentos para uma filosofia da capoeira. Revista de Humanidades e Letras, v. 4, n. 
2, 2018. 

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mórula, 2019. 

SOUZA, Glauciane da Silva. Corporeidade na Capoeira Angola: formas de viver e pensar grafadas 
no corpo. 2024. Dissertação (Mestrado Interdisciplinar em Culturas Populares) – Universidade 
Federal de Sergipe, 2024. 

TAVARES, Júlio Cezar de. Gramática das corporeidades afrodiaspóricas. Curitiba: Appris Editora, 
2020. 

THOMPSON, Robert Farris. Flash of the spirit: African and Afro-American art and philosophy. 
New York: Random House, 1983. 

TUTU, Desmond. No future without forgiveness. New York: Doubleday, 1999. 

Artigo submetido em 01/09/2025, e aceito em 02/12/2025.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

45

https://www.youtube.com/watch?v=HD2PPxL6-j8

	Introdução  
	Revisão Bibliográfica 
	Racionalidade e corporeidade na Capoeira Angola 

	A cosmologia dos Bakongo e seu cosmograma 
	Abordagem Movimentos Cognitivos 

