ISSN 2595-2/81

12 PRINCIPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A
CAPOEIRA ANGOLA

Cristina Fernandes Rosa

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

27



12 PRINCiPIOS BAKONGO PARA MELHOR COMPREENDER A CAPOEIRA ANGOLA

12 BAKONGO PRINCIPLES FOR A DEEPER UNDERSTANDING OF CAPOEIRA ANGOLA

Cristina Fernandes Rosa

movimentoscognitivos@gmail.com

Universidade de Roehampton (UK)

Resumo: Este artigo apresenta 12 principios filoséficos, a partir do legado tedrico do fildsofo
congolés Bunseki Fu-Kiau sobre a cosmologia Bakongo e seu cosmograma, a Dikenga dia Kongo. De
um lado, argumento que essa colecdo de principios ou ferramentas analiticas nos ajuda a
compreender melhor a corporeidade e a mobilidade na Capoeira Angola. De outro, essa
abordagem contracolonial revela como essa manifestacao cultural afroreferenciada tem mantido
vivos elementos-chave dessa cosmologia, incorporando e vivenciando saberes de matrizes
bantu-diaspdricas na roda. A metodologia combina revisdo bibliografica, analise conceitual e
observacdo de praticas, organizando principios em dindmicas de relacionalidade.
Nomeada Movimentos Cognitivos, essa abordagem contracolonial visa preencher a lacuna nos
estudos sobre matrizes bantu nas artes do corpo.

Palavras-chave: Capoeira Angola, cosmologia Bakongo, Bunseki Fu-Kiau, metodologia
contracolonial, Dikenga dia Kongo.

Abstract: This article presents 12 philosophical principles drawn from the theoretical legacy of
Congolese philosopher Bunseki Fu-Kiau on Bakongo cosmology and its cosmogram, the Dikenga
dia Kongo. On one hand, | argue that this collection of principles or analytical tools helps to better
understand corporeality and mobility in Capoeira Angola. On the other, this counter-colonial
approach reveals how this Afro-referenced cultural manifestation has kept key elements of this
cosmology alive, incorporating and embodying Bantu-diasporic knowledge within the roda. The
methodology combines literature review, conceptual analysis, and practice observation, organizing
principles into relational dynamics. Named Cognitive Movements, this counter-colonial approach
aims to fill the gap in studies on Bantu matrices in the body arts.

Keywords: Capoeira Angola, Bakongo cosmology, Bunseki Fu-Kiau, counter-colonial
methodology, Dikenga dia Kongo.
Introducao

O lastro da influéncia bantu® nas artes do corpo afro-brasileiras constitui um campo de

investigacdo ainda em consolidagdo. Entre os séculos XVI e XIX, cerca de dois tercos? dos africanos

! Termo que designa, de forma abrangente, uma grande gama de povos e culturas que habitam a regido da Africa
Central, onde atualmente se encontram paises como Angola, Mogambique e Congo.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

28


mailto:movimentoscognitivos@gmail.com

desembarcados no Brasil eram oriundos de etnias bantas, majoritariamente da Africa Central
(Karasch, 2000). Destacam-se, nesse cendrio, os saberes e fazeres do Reino do Congo (ou Kongo),
entidade politica e cultural que, desde o século XIV, figurava entre os Estados mais organizados e
influentes do continente. Com base econdmica sélida e posicdo geografica estratégica, os
Bantu-Kongo (ou Bakongo) mantinham proeminéncia politica na regido. Sua participacdo em rotas
comerciais africanas e o controle sobre minas de cobre e rotas de marfim fizeram do quicongo uma
lingua franca amplamente utilizada, mesmo apéds o colapso do reino, promovendo a disseminacao
de seu arcabouco cultural do interior da Africa Central & costa atlantica. Do outro lado do Atlantico
Negro (Gilroy, 1993), a heranca cultural bantu influenciou de forma comprovada diversas

manifestacdes afro-luso-pindoramicas, como samba, jongo, maracatu, congada e capoeira.

Apesar disso, persiste uma lacuna histérico-académica significativa no estudo da heranca
cultural de matrizes bantas no Brasil — em especial dos bakongo —, em contraste com sua
importancia monumental. No campo das artes do corpo afro-brasileiras, liturgias e epistemologias
corporais de matrizes sudanesas — notoriamente os mitos e ritos iorubds e a estética da
denominada danga dos orixds — tém recebido maior visibilidade, relegando a segundo plano
pesquisas sobre a heranca bantu. O projeto Movimentos Cognitivos (MC) (Rosa, 2022; 2024)
representa um primeiro passo consistente para preencher essa lacuna. Desenvolvido inicialmente
no contexto do CosmoAngola: Confluéncia da Cosmologia Bakongo e Capoeira Angola — série de
encontros idealizados pelo mestre Cobra Mansa (Dr. Cinézio Pegcanha) e Nego Bispo (Antdnio Bispo
dos Santos) —, MC entrelaca abordagens contracoloniais orientadas por praticas artisticas e
somaticas com pesquisa de arquivo, ancorada no trabalho do filésofo congolés Bunseki Fu-Kiau
(1994; 2001a; 2001b) sobre a cosmologia bakongo e seu cosmograma Dikenga dia Kongo. No
centro desse projeto afroreferenciado estdo doze principios imagético-filoséficos, dentre os

quais ubuntu e kalunga sao os mais conhecidos.

A abordagem Movimentos Cognitivos ndo constitui uma metodologia hermética ou
semidtica para analisar o significado de gestos, ritmos e cantos em praticas bantu-diasporicas, a
maneira como se analisa uma obra coreografica. Trata-se, antes, de uma colecdo de ferramentas
analiticas que permitem nomear, imaginar e vivenciar corporalmente esses principios

organizacionais, observando como qualidades de movimento, texturas sonoras ou metaforas

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

29



imagéticas associadas a estes fundamentos filoséficos contribuem para a ativagao politica da
relacionalidade da cosmologia bakongo. Aplicadas a manifesta¢des culturais como a Capoeira
Angola, essas ferramentas tedrico-praticas permitem visualizar e vivenciar pecas-chave dessa
cosmologia, criando elos entre a realidade vibracional de palavras, imagens e a¢des corporais. Elas
possibilitam observar quando e como a pratica da Capoeira Angola mantém viva o sistema de
pensamento e organizacdo bakongo na didaspora. O estudo da presenca e/ou reinvencdo desses
termos em territdrios afro-atlanticos amplia seu alcance e significado para além das fronteiras
linguisticas originais. Dada a monumental importancia da cultura bantu no Brasil — tanto pela
dimensdo do trafico de africanos dessas etnias quanto pelo protagonismo de suas expressdes
corporais nas artes afro-brasileiras mais reconhecidas —, a relevancia do MC é dupla: resgata a
especificidade bakongo e oferece meios concretos para analisd-la em praticas vivas, improvisadas e

dindmicas como a Capoeira Angola.

Revisdo Bibliografica

Embora a literatura existente reconheca a presenca de valores civilizatérios bantu em
manifestacbes culturais como a Capoeira Angola, essa relacdo permanece majoritariamente no
campo histérico, simbdlico ou filoséfico, sem se traduzir em abordagens sistematicas para
comprovar sua presenc¢a na organizacdo da corporeidade ou dos saberes e fazeres cénicos dessa
pratica, como a mobilidade e a musicalidade. Nesse sentido, a obra do filésofo congolés Bunseki
Fu-Kiau (1934-2013) é central para os estudos da heranga cultural africana no Brasil e, por
consequéncia, para a Capoeira Angola, pela especificidade com que discute principios filoséficos
de vida e vivéncia dos bakongo a partir do seu cosmograma, a Dikenga dia Kongo. Sua pesquisa
entrelaca a traducdo de sentencas de linguagem proverbial e sua articulacdo imagética para
demonstrar a relacionalidade ontoldgica desse universo-em-movimento. Em 1997, o mestre de
Capoeira Angola Cobra Mansa (Cinézio F. Pecanha) trouxe Fu-Kiau a Bahia para investigar possiveis
retencdes desse sistema de pensamento e organizacdo cosmoldgica em manifestacdes
afro-brasileiras como a capoeira e o Candomblé de Angola. Entretanto, nem Fu-Kiau nem seus

seguidores desenvolveram uma abordagem metodoldgica ou ferramentas tedricas capazes de

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

30



identificar e examinar a influéncia direta desse sistema afroreferenciado na légica da roda e na

infraestrutura estética da musicalidade e da movimentacao.

Diversos autores das ciéncias sociais e humanidades — como Dossar (1992), Thompson
(1983), Abib (2004), Oliveira (2007), Araujo (2008), Desch-Obi (2008), Tavares (2020) e Assungdo
(2020) — contribuiram para a historicizacdo da cosmologia bantu na tradicdo da capoeira,
especialmente na linhagem pastiniana, citando tradicdes bantu-diaspdricas e destacando a
transmissdo oral-performatica mediada por mestres, a inteligéncia corpdrea expressa na ginga e na
mandinga, a memdria histérica e a resisténcia simbdlica. J& Cinézio Pecanha (2019) e Tigana
Santana Neves Santos (2019; 2022) aprofundam o estudo do cosmograma bakongo segundo
Fu-Kiau, mas, quando presente, a analise de movimento raramente adota essas categorias como
ferramentas analiticas, limitando-se a referéncias a elementos comuns a vdrias cosmologias
indigenas e africanas, como a circularidade do tempo e da existéncia. Outros autores recorrem a
nogcdes de hibridismo e transculturagdo, preferindo entrelagar a cosmovisdao bantu com outras
matrizes, sobretudo ioruba, como na “pedagogia das encruzilhadas” de Rufino (2019) e nas

“tecnologias sociais” de Simas (2018).

No campo das artes cénicas, a presenca da cosmologia bantu ainda é incipiente. Muitos
reconhecem a Capoeira Angola como pratica enraizada nesse arcabouco ancestral e apontam
caminhos para sua integracdao, mas sem propor abordagens ou categorias de andlise especificas
para sua organizacdo corpdrea e mobilidade. Ha, entretanto, exce¢les parciais. Martins (2021)
elabora conceitos como o tempo espiralar e o corpo-tela, inspirados em Fu-Kiau, enfatizando a
performance da oralitura e a inscricdo do gesto como processo de meméoria e transmissdo, mas
seu foco primdrio é o Congado e seus estudos ndo oferecem andlises detalhadas da mobilidade ou
sonoridade bantu-diaspdricas. Mais recentemente, Baldez Ifabusayo (2023) inspira-se no
cosmograma bakongo e na obra de Martins para explorar a intersecdo de epistemologias
afropindoramicas na capoeira, mas sem se concentrar exclusivamente na especificidade bakongo.
Souza (2024) segue linha semelhante ao propor a no¢do de “grafia do corpo” para analisar saberes
e fazeres na Capoeira Angola, associando a mobilidade da ginga, o agachamento ao pé do

berimbau e as chamadas a estagios do ciclo bakongo; contudo, ancora parte de sua abordagem no

2 Ver também seu documentidrio Jogo de corpo, de 2014.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

31



conceito de corpo préprio de Merleau-Ponty, sem aprofundar a especificidade da corporeidade

bantu-diaspdrica.

Racionalidade e corporeidade na Capoeira Angola

Mestre Pastinha, considerado por muitos o fildsofo da capoeira, afirma: “Meus amigos, o
corpo é um grande sistema de razao. Por tras de nossos pensamentos esta um senhor poderoso,
um sabio desconhecido. Corrijo realidades pela inversdo natural da ordem légica, transformando o
passado em futuro” (Pastinha, c.1956/1960, p.2). Esse entendimento ecoa Zaratustra,
personagem de Nietzsche no século XIX: “O corpo é uma grande razdo [...] Por trads dos teus
pensamentos e sentimentos, irmdao, ha um poderoso soberano, um sabio desconhecido”
(Nietzsche, 2011, p. 35). Partindo da premissa de que a Capoeira Angola é pec¢a proeminente do
legado bantu no Brasil, é improvavel que Nietzsche tenha sido sua Unica fonte de inspiracdo.
Interessa, portanto, investigar como corporeidade e racionalidade se articulam nessa cosmovisao
— ndo para buscar ou defender uma origem, mas para identificar elementos do sistema
cosmoldgico bakongo que permanecem vivos na didspora, apesar das violéncias epistémicas e

invisibilidades historicas.

A abordagem aqui proposta nao visa interpretar significados de discursos verbais e nao
verbais na roda, como na analise semidtica de uma obra coreografica, mas desvendar a
infraestrutura légica e organizacional que a sustenta, a partir de elementos-chave dessa
cosmologia, ainda que em didlogo com outras visdes de mundo. Acreditamos que a capoeira ndo
apenas preserva principios-semente dessa visdo, mas é terreno fértil para a emergéncia de
sentidos multiplos e a criagdo de mundos pluriversos, a partir do reflorestamento da imaginagdo e
da existéncia. Como sintetiza Oliveira, “a roda de capoeira é uma usina que fabrica mundos. A cada
roda, a cada jogo, gesta-se uma nova singularidade e a cada singularidade gerada desborda-se
outras possibilidades do vir-a-ser” (Oliveira, 2007, p. 191). Enfrentar a lacuna bantu nessa pratica
é, portanto, um gesto onto-epistemoldgico e sociopolitico: resgata uma ecologia de saberes e
fazeres encarnados — ou racionalidade somatica — enraizada na heranca bantu e reposiciona a
cosmologia bantu-diaspérica em pé de igualdade com outras tradi¢cdes (euro- e afroreferenciadas)

historicamente mais visiveis nos estudos sobre a Capoeira Angola.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

32



Essa nogdo de corporeidade como agente cognitivo, referida por Pastinha, ndo é exclusiva
da cosmologia bantu. No Ocidente, ganha for¢a no campo da danga pds-foucaultiano, insatisfeito
com o arcabougo cartesiano-iluminista. Pesquisadores como Foster (1995), Katz (2003), Greiner
(2005), Manning (2016) e Fernandes, Scialom e Pizarro, (2022) reafirmam que o corpo nao é
apenas veiculo, depdsito ou tdbula rasa onde ideias sdo inscritas, mas também escreve e dissemina
saberes por sua articulabilidade cognitiva. A abordagem MC reconhece esses e outros estudos,

mas o foco aqui permanece nas contribuicdes bantu, ainda pouco exploradas.

A cosmologia dos Bakongo e seu cosmograma

Iniciamos nossos trabalhos com um panorama sucinto da visdo de mundo bakongo e seu
cosmograma. Fu-Kiau descreve essa cosmologia como um sistema de pensamento e organizacado
ciclico e relacional, representado por duas realidades espelhadas -mundo dos vivos/nseke e mundo
espiritual/mpemba - e quatro estagios (Musoni, Kala, Tukula e Luvemba). A Dikenga (fig. 1) mapeia
“a natureza padronizada e ciclica dos fenbmenos materiais, espaciais e temporais” (Kambon, 2017,
p. 1). Segundo Fu-Kiau, “ndo existe nada que ndo siga os passos do cosmograma ciclico do Kongo”

e “pessoas, animais, invencgodes, sistemas sociais” movem-se em ciclos “a fim de sofrer mudancas”

(1994, p. 26-27).

Tukula
meio-dia

Ku Mpemba

Kala
nascer do sol

Luvemba Linha da Kalunga

pér do sol

Ku Nseke

Linha da Telama

Musoni
meia-noite

Figura 1: ilustra¢do da Dikenga dia Kongo, segundo Fu-Kiau.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

33



Nessa visdo de mundo, a Terra é um “feixe vivo de esséncias de cura” amarrado com a
intencdo de vida por Kalunga, Forca Vital imanente-transcendente do cosmos (Fu-Kiau, 2001b,
p.111-117). Kalunga é também “o principio-deus-da-mudanca”, uma “forca em movimento” e, por
isso, “nossa terra e tudo nela estd em movimento perpétuo” (Fu-Kiau, 2001a, p. 21-22). Seres
vivos, invencgdes e sistemas sociais seguem o processo ciclico de mudanca continua dos bakongo
(dingo-dingo kia luzingo). Expressando a circularidade infinita do passado, presente e futuro,
Fu-Kiau sintetiza: “Eis o que a Cosmologia Kongo me ensinou: Eu estou indo-e-voltando-sendo em
torno do centro das forgas vitais. Eu sou porque fui e re-fui antes, de tal modo que eu serei e

re-serei novamente.” (ibidem, p. 5).

Em varias linguas bantu, essa energia cdsmica, expressa pelo sufixo -ntu (ver Kavusa, 2022),
circula entre quatro categorias simbidticas: 1) mu-ntu (pl. ba-ntu), seres autoconscientes, de
humanos vivos a ancestrais; 2) ki-ntu, demais entidades, de mamiferos a montanhas; 3) ha-ntu,
espaco-tempo ou dimensdes ambientais/contextuais; e 4) ku-ntu, meios estéticos/éticos que
estruturam expressdes ou relagbes entre as trés primeiras. A biointeracdo desse universo em

movimento anima a troca de informacgdes entre entidades e categorias em relagdes simbidticas.

A vida e fundamentalmente um processo de comunicagio constante e mutua, e
comunicar-se e emitir e receber ondas e radiagcdes [minika ye minienie]. Esse processo de
receber e liberar/transmitir [tdmbula ye tambikisa] e a chave para o jogo de sobrevivéncia
do ser humano. (Fu-Kiau, 2001a, p. 113-114).

Esse sistema relacional distancia-se de dualismos: seu design pluriverso comporta tanto o
mesmo quanto a diferenca. O etos de confluéncia — e ndo de fusdo homogénea — permeia toda a
sua infraestrutura, aspectos visuais e vivenciais. Como resume Santos, “viver é estar em variacao,
num tecido de variacGes; estar em complexidade” (Santos, 2020). Segundo a tradicdo bantu, “uma
pessoa é um objeto-alma-mente [ma kia mwela ye nitu]” (Fu-Kiau, 2001a, p. 90). Ao qualificar a

ressonancia energética da existéncia bakongo, Santos cita o poeta congolés Zamenga B.:

O corpo inteiro € emissor e receptor. O que somos, nossos gestos, nossa vibracdo afetam
nosso ambiente e atuam como ondas na agua, no oceano. Os choques das nossas
vibragOes, isto é, nossos gestos, falas, transmitem-se a longas distancias, ainda mais, por
serem munidos de uma poténcia energética. As técnicas e energias modernas so servem
para aumentar as naturais dispostas em nosso corpo. (B., 1996, p. 19, apud Santos, 2019,
p. 75).

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

34



Santos acrescenta: “Ter um corpo é tornar presente a agao de viver de uma certa maneira.
A morfologia, nesse sentido, é uma forma de apresentar o que vive e, portanto, existe” (2022,
p. 159).
Abordagem Movimentos Cognitivos

A expressdao “movimentos cognitivos” foi proposta por Fu-Kiau para qualificar os processos
exploratérios dos seres humanos dentro de um sistema (2001a, p. 133-135). Para os Bakongo, o
pensamento/raciocinio/ponderacdo estd ligado a capacidade de “ficar verticalmente”, ou seja,
pensar antes de agir. O conhecimento, por sua vez, estd “fora de nds” e sua aquisicdo “é
especialmente um processo/movimento cognitivo (dingo-dingo dianzdyila)” em seis direcdes
externas: no eixo horizontal (de Kala a Luvemba), a direita, esquerda, frente e verso; e no eixo
vertical, em direcdo a ancestralidade (abaixo, Musoni) e ao potencial a ser alcancado (acima,
Tukula). Em outras palavras, é preciso “ir aprender com o ambiente, o circulo” (Santos, 2019,
p.99). A sétima direcdo, para o centro, busca manter ou restabelecer o poder do
(auto)conhecimento e da (auto)cura. Sem esse movimento nas sete dire¢des, “o ser humano
[m0-ntu] torna-se impotente em seus préprios ambientes, o interno e o externo” (Fu-Kiau, 2001a,

p. 133).

Em MC, os 12 principios extraidos de sentencas em linguagem proverbial (em quicongo e
guimbundo) foram organizados em quatro dindmicas de relacionalidade, que nos auxiliam a
compreender como a Capoeira Angola manteve viva essa visdo de mundo relacional na didspora.
Todas essas dindmicas e principios estdo sinteticamente representados no diagrama

de Movimentos Cognitivos, em torno da Dikenga dia Kongo (fig. 2)

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

35



Cristina Fernandes Rosa

Figura 2: Diagrama de Movimentos Cognitivos, em torno da Dikenga dia Kongo, onde os principios
e ideogramas foram organizadosem quatro dindmicas de relacionalidade: ressondncia,
biointeragdo, circularidade e confluéncia. SGo estes: minika ye minienie, ngolo, kalunga, V kia
zingo, ubuntu, makuku  matatu, tambula  ye  tambikisa, dingo-dingo, luzingo, mpambu  a
nzila, kinenga e kolo.

Ubuntu é um principio pan-bantu, traduzido como humanidade compartilhada ou
nds-ecoldgico, associado ao provérbio zulu umuntu ngumuntu ngabantu — uma pessoa se torna
guem é por meio de outras pessoas. Profundamente sintonizado com a ontologia relacional
bakongo, foi reconhecido como ‘quinta’ categoria de existéncia (Ramose, 2011; Malomalo, 2022),
além de muntu, kintu, hantu e kuntu. Enquanto ntu/kalunga designa o campo de energia que
permeia essas esferas, ubu-ntu refere-se a mobilizagdo dessa For¢ca Vital em direcdo a

interdependéncia radical. Para Tutu (1999, p.28), “uma pessoa com Ubuntu estd aberta e

IACA: Artes da Cena | Vol. Vill| n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

36



disponivel para os outros, afirmando-os”; Fu-Kiau (2001a, p. 60) acrescenta que cada um é um
“conjunto de relagbes sociais concretas”. Essa ontologia implica uma tendéncia a “outrificagdo”
(Santos, 2024)— mover-se continuamente em direcdo ao que esta fora de si. Nenhuma entidade
preexiste as relagées que a constituem; ndo ha individualidades isoladas a priori. Em contraste com
o individualismo ocidental, ubuntu tornou-se simbolo de luta de lideres como Mandela e Tutu,
sustentando sistemas sociais africanos e praticas comunitarias da didspora, onde tudo o que existe
sdo intersubjetividades oscilantes e vibracdes corporificadas da poética da Relacdo (Glissant,

1997).

Em MC, definimos ubuntu como ser-sendo, em movimento, aberto para o outro. Esse
principio de interdependéncia é a mola mestra da roda de Capoeira Angola. Junto a tambula ye
tambikisa, informa a légica da improvisacdo participativa, a pergunta-e-resposta de ritmo, canto e
movimento, pois se joga com — e ndo contra — o outro. Ao tocar, cantar e jogar capoeira, cada
um exercita novas formas de mobilizar a sua For¢a Vital para abrir-se a alteridade, mantendo

interagdo fluida entre a coletividade do circulo e a sua singularidade.

Para aprofundar as dindmicas de biointeragdo do ser-sendo, em movimento, aberto aos
outros no jogo de corpo da capoeira, destacam-se dois principios: V kia zingo (“V” da vida)
e makuku matatu (trés pedras de fogo). Fu-Kiau (2001a, p. 130-131) afirma que o V “é a base de
todas as realidades inspiradoras (...) Buscamos ideias e imagens através do ‘feixe aberto do V’
dentro de nossa mente e, ao contrdrio, focamos detalhes e especificidades sob o feixe reverso do
‘V'”. Esse principio de abrir-e-fechar mobiliza a ontologia relacional como espectro médvel que
pode expandir ou focar processos e caminhos, como em raizes, galhos, veias, rios e montanhas. Na
mobilidade humana, informa atos biointerativos de percepgdo, intuicdo e imaginagdao do
ser-sendo. Visualmente, dois Vs formam um diamante (<>), comum em tecelagens
centro-africanas, lembrando bragos cruzados num abrago. Sob esses “Vs de encontro” criam-se
vinculos formais e informais (Fu-Kiau, 2001a, p. 141). Conectando o V e ubuntu, a improvisacdo
participativa da capoeira convida cada participante a ajustar (abrir/fechar) corpo, kinesfera, visdo e
energia, modulando o grau de abertura fisica, mental e energética, tensionando intencGes para

revelar/camuflar e prever/induzir o outro com brincadeiras, fintas e negacas.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

37



Makuku matatu significa literalmente trés pedras, referéncia ao tripé ancestral que
sustenta a panela de fogo na casa comunitaria no Congo (makuku matatu ya mbazi). Esse principio
de triade ou triangulagao reflete também as trés barragens do tempo — Kala (surgimento), Tukula
(auge) e Luvemba (desmanche) — que regem todos os entes e processos do mundo dos viventes,
em contraposi¢cdo ao apice espiritual abaixo, em Musoni, o insonddvel. Na capoeira, manifesta-se,
entre outros, nos didlogos sincopados dos trés berimbaus, nas recombinacbes de seus trés sons
basicos (chi, tom e tim) e nas triangulacdes formadas pelos pés em variacdes da ginga (Autor,
2015). Essa organizacdo triangular convida a transcender a fenomenologia dualista da condicdo
humana (bilateralidade), estruturando, nas dinamicas de pergunta-e-resposta, um didlogo
triangulado entre cada ser-sendo com o(s) outro(s) a sua frente e a coletividade da roda, resistindo

a dicotomia prdépria da cosmologia cartesiana.

Os trés principios acima orientam dinamicas de relacionalidade ligadas a tendéncia
simbidtica da vida e do viver, que Nego Bispo chama de biointerag¢ao (Bispo dos Santos, 2023). Em
contraste com a objetivacdo da diferenca em oposi¢des excludentes (corpo/mente; nds/eles;
certo/errado), a poética da outrificagdo — via interdependéncia (ubuntu), abrir-e-fechar (V kia
zingo) e triade ou triangulacdo (makuku matatu) — evoca atragGes gravitacionais rumo ao chdo e
ao(s) outro(s) a sua frente ou a sua volta, de modo tridimensional. A biointeracdo molda a
consciéncia de ser como resultado relacional em todas as esferas do cuidado (pessoal, social,
ambiental e epistémico), salientando conexdes ecoldgicas entre entidades, tanto na materialidade

corporal quanto nos planos mental e energético.

Os outros principios, a seguir, foram organizados nas seguintes dinamicas: confluéncia,
termo também proposto por Nego Bispo (2023); ressonancia, termo formulado por Santos (2022)
a partir da sintonia vibracional das forgas e energias na cosmologia bakongo; e circularidade,
conceito amplamente difundido na literatura da didspora bantu (Ferreira, 2021). Ao contrario

de ubuntu, todos os termos seguintes sao oriundos da lingua quicongo.

Ressonancia, ou poética do fluxo energético, reune principios alinhados a compreensao
bakongo do cosmos como campo de energia vibracional que flui entre o fisico/material (ku nsele) e
o espiritual/imaterial (ku mpemba), além do limiar fluido que os une ou separa (linha Kalunga).

Fu-Kiau descreve que vivemos em “um oceano de ondas/radiagbes” — nem todas perceptiveis —

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

38



que nos afetam de modos e intensidades diversas conforme nossa sensibilidade (2001a, p. 114).
Ele observa o poder comunicativo das frequéncias emitidas e recebidas, afirmando que “ondas e
radiacOes podem ser convertidas em formas e imagens que podem falar” (ibidem, p.97). Embora
sustente toda a Capoeira Angola, suas paisagens sonoras sincopadas tornam essas energias
especialmente perceptiveis, inundando o espaco performativo e provocando ressonancias

cinestésicas nas corporeidades, que se sobrepdem — sem se anular — ao modo singular de gingar.

Minika ye minienie é expressdo genérica para vibracdes (ondas) e radiacdes, que formam a
infraestrutura material e imaterial do universo bakongo — tudo é energia em movimento. Santos
afirma que “para que o existente cumpra a sua vocac¢do para a transmutacdo (nsoba), é necessario
vibrar (tatala)” (Santos, 2019, p. 155). E mais: “Existir ndo é uma experiéncia de quietude, mas de
transmutacdo [...] que acontece através da acdo vibratdria. As coisas sao assim, sempre dancando.
Vocé ndo danga porque existe; vocé existe porque danga” (Santos, 2024). Na Capoeira Angola,
esse principio vibracional é perceptivel nas interagbes corporais da roda, nas reverberacdes
sonoras (canto, palmas, bateria) e no espaco expandido do evento. Internamente, aprofunda o que

Gottschild chama de “corpo policéntrico e polirritmico” (1998) em praticas afrodiaspéricas.

Kalunga é termo polissémico que denota: a) a “energia viva superior completamente
completa [Nzambi]” (Fu-Kiau, 2001a, p. 36), Forca Vital onipresente cujo fluxo remete ao oceano;
b) a ideia de imensiddo ou “agua infinita dentro do espac¢o cosmico” (Fu-Kiau, 20013, p. 22); ec) o
limiar horizontal entre dois mundos ou linha kalunga. Essa membrana flexivel (mar ou rio)
transforma toda experiéncia em ato de equilibrio entre “planos de consciéncia” (Rufino; Pecanha;
Oliveira, 2018, p. 76). O principio da fluidez relaciona-se a malemoléncia corpdrea dos angoleiros,
que encarnam a calma e o balango das ondas em seu jogo de corpo, também evocado em cangdes
e ritmos languidos. A ginga parece simular a sensacdo de velejar de jangada, equilibrando-se no
‘chdo movedico’ de rios e mares. Assim, o gingado conecta cada ser-sendo ao fluxo de ondas
informacionais da Forca Vital (kalunga/ntu) e seu poder de envolver, dissolver, impulsionar e
transformar. Parafraseando Bruce Lee: ao gingar, o angoleiro torna-se dgua — fluido, flexivel e

resiliente.

Em contraste, ngolo designa a forga vital especifica que cada ser humano recebe ao nascer

— poder espiritual, energia interior ou capacidade de resisténcia — também identificada como

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

39



energia de vida (ngolo zanzingila). Esse principio de vitalidade move o poder de realizagdo
do muntu enquanto “ser de energia viva (ser espiritual) e um ser fisico (matéria)” (Fu-Kiau, 2001a,
p. 133). Ngolo — ou Engolo — também nomeia a arte marcial angolana mais préxima da Capoeira
Angola moderna. A vitalidade do capoeirista, ser-sendo em movimento, ecoa o entendimento
africanista de vitalidade jovial ou efebismo, que sustenta o etos de brincadeira séria (Autor 2015)

caracteristico da Capoeira Angola.

A circularidade, ou poética da mudanga, é provavelmente a dinamica de relacionalidade
mais referenciada na literatura sobre a cultura bantu no Brasil, reunindo principios ligados a
tendéncia ciclica da vida e do viver, bem como formagdes em roda e seus padrdes circulares ou
recorrentes, como a sincope tonal. Esses principios sustentam transformag¢des continuas de
mobilidades e sonoridades, assim como ideias, processos e caminhos curvilineos. A continuidade
ciclica da roda e suas imagens corporais de girar, rodopiar e inverter desafiam o progresso linear e

a precisdo cartesianos do ser.

Na Dikenga, o circulo externo representa o dingo-dingo, processo ciclico de mudancga ou
“perpétuo ir-e-voltar da vida” (Fu-Kiau, 2001a, p.71). Santos (2019, p.114) define
esse principio como “processo eterno, rotativo e renovado/recombinado/redimensionado de
coisas e eventos”. Trata-se de principio de mudanga que expressa movimento criativo, variacoes e
transformacdes ao longo da existéncia e do cosmos, matriz de ritos de passagem, iniciacdo e
transmissdo cultural. Assim como o circulo é dado a um ser humano como um segundo sol, a
circularidade existencial da roda de Capoeira Angola reverbera esse principio: cada jogo é processo
cinético sem fim, que recicla experiéncias no tempo-espaco e integra partes ao todo (Ferreira,
2021; Petit, 2015). Movimentos circulares e o ritmo ciclico da sincope tonal manifestam essa gira

vital — dingo-dingo dia ntangu ye moyo (faisca dos processos do tempo e vida).

A expressao tambula ye tambikisa (receber e liberar/emitir) é central para o jogo da vida e
evoca a capacidade de sentir/absorver e irradiar/propagar ondas e vibragGes, singulares e
coletivas, em processos reversiveis como a respiracao. No sistema bakongo, designa o ritual de
receber e ofertar, transmitir e devolver, descrevendo ciclos de reciprocidade e mutualidade entre
seres vivos, espiritos e forcas cdésmicas. Na capoeira, traduz-se no principio do vaivém, que se

manifesta nas oscilacdes reversiveis da légica de pergunta-e-resposta, mobilizando ritmos, cantos e

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

40



jogos, bem como nas oscilagdes dialdgicas entre partes do corpo (por exemplo, a ginga como
didlogo sincopado entre pés e quadris). Também os feixes estratégicos de oposi¢cdo tensionada —
como entrar-saindo ou defender-atacando — caracterizam fintas e mandingas, mantendo a

circulagdo continua da energia vital no jogo.

O termo luzingu — principio espiralado — concebe a vida como um pergaminho ou fita em
espiral, onde todos os atos sdo codificados e decodificados (Fu-Kiau, 2001a; Luyalika, 2017). O
desenrolar e enrolar desses ciclos qualifica a temporalidade como recorrente e infinita — o
“tempo espiralar” (Martins, 2021) — e a espacialidade como “caminhos de serpentina” (Autor,
2015). Contra a linearidade cartesiana, Fu-Kiau (2001a, p. 35) afirma: “A vida de um ser humano é
um processo continuo de transformacdo, um dar voltas e voltas”. Na cosmologia bakongo,
associa-se ao ciclo vital, a estruturacdo comunitdria e ao elo espiritual da expressao n’kisi
luzingo (divindade protetora da linhagem). Na Capoeira Angola, orienta processos, trajetoérias e
movimentos que se dobram e desdobram no tempo/espaco, como a maneira como angoleiros
rodopiam entre si no jogo, subindo e descendo do chdo ou entrando e saindo da kinesfera do

outro.

As dindmicas de confluéncia dizem respeito a tendéncia convergente ou emaranhada da
vida e do viver, envolvendo atravessamentos e transbordamentos de tudo o que vibra e irradia
energia tridimensionalmente — de corpos fisicos a informacdes sonoras — dentro de um campo
de acdo, equilibrando forgas discretas e/ou transbordantes. Tal como rios que se encontram,
caminhos cruzados impulsionam trocas e reconhecimentos préprios de cosmologias pluriversas. A

confluéncia preserva a singularidade enquanto amplia conexdes e interagdes.

Mpambu a nzila, ou principio do cruzo, designa caminhos cruzados ou encruzilhadas de
trajetérias e dimensdes, bem como pontos de convergéncia de pessoas e ideias. No pensamento
bakongo, corresponde ao cruzamento espiritual e fisico, ponte ritual para decisGes e passagens,
ponto de escolha, protecdo e transicdo entre mundos (Rufino, 2019; Martins, 2021). Na Capoeira
Angola, o centro da roda atua como vértice de caminhos, forcgas visiveis e invisiveis, experiéncias
materiais e imateriais, conectando angoleiros que jogam, tocam e cantam, sem perder a ligacdo

com o todo.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

41



Kinenga qualifica a saude como equilibrio dinamico das energias internas e externas do ser
humano em sua comunidade (Fu-Kiau, 2001b), bem como o contrabalanco de condi¢Ges opostas

Ill

(kala ye zima; ligado/desligado), fora do qual “ndo ha saude, paz, felicidade, amor, compreensao,
vida” (Fu-Kiau, 2001b, p.70). E equilibrio espiritual e fisico, maturidade e percepcio profunda,
pilar da medicina ancestral bakongo, podendo representar tanto a harmonia corpo/mente/espirito
guanto a aptidao para captar mensagens e orientacdes espirituais. Atividades coletivas como jogar
capoeira, cantar e batucar reverberam esse principio equilibrante e, segundo Fu-Kiau, restauram o
poder de autocura. Kinenga mu kala (equilibrio do ser) e Kinenga kianzila (equilibrio da vida)
expressam estados transitérios andlogos ao jogo de cintura na capoeira, em que movimentos de

inversao — como o au e a bananeira — exigem equilibrio a partir do desequilibrio, compondo um

jogo saudavel que integra fatores internos e externos.

O termo kolo, no duplo sentido de nd e cddigo, qualifica uma pessoa bakongo como um né
vibratil de relagBes (Fu-Kiau, 2001a) que ddo acesso ao sistema (kimpa/fu) de pensamento e
organizacdo que a contém (Santos, 2019). Esse principio de emaranhado permite acumular
sabedoria ancestral, paciéncia e maturidade, como atestam as expressoes kolo diakdnga nganga
(n6 de especialista) e kolo ya nkisi (senhor das entidades). Na Capoeira Angola, a singularidade de
cada capoeirista — do gingado caracteristico as estratégias de jogo — constréi seu emaranhado de
informacdes e vibracdes codificadas, fruto de trocas concretas e simbidticas ao longo do tempo. E
na roda que o angoleiro se entende como pessoa e assume um modus vivendi cultural e, por meio
de seus movimentos cognitivos, codifica e decodifica saberes ancestrais, até tornar-se um

especialista ou mestre de si mesmo (nganga).

Conclusao

Ao trazer para o campo dos estudos criticos de danca uma abordagem ancorada na
cosmologia bakongo, esta pesquisa contribui para preencher uma lacuna persistente na
compreensao das matrizes africanas que sustentam praticas corporais afrodiaspédricas. O didlogo
com o legado de Bunseki Fu-Kiau — cuja obra fundamental sé recentemente se tornou acessivel
em portugués — oferece ferramentas conceituais e metodoldgicas capazes de articular ontologia,
epistemologia e cognicao afroreferenciada na analise da Capoeira Angola. Assim, amplia-se o

repertorio tedrico-pratico disponivel para pensar a danga como campo de transmissdo, recriagao e

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

42



atualizagdo de saberes e fazeres que, embora centrais na formagdo cultural brasileira,

permanecem sub-representados nas narrativas hegemoénicas sobre as artes do corpo.

Referéncias

ABIB, Pedro Rodolpho Jungers. Capoeira angola: cultura popular e o jogo dos saberes na roda.
Salvador: EDUFBA, 2009.

ARAUIJO, R. C. 18, viva meu mestre: a Capoeira Angola da ‘escola pastiniana’ como praxis
educativa. 2004. Tese (Doutorado) — Faculdade de Educacao, Universidade de Sdo Paulo, Sao

Paulo, 2004.

ASSUNCAO, Matthias Réhrig. Engolo e capoeira: jogos de combate étnicos e diaspdricos no
Atlantico Sul. Tempo, Niterdi, v. 26, n. 3, p. 522-556, set. 2020. Epub 16 nov. 2020. ISSN 1980-542X.

B., Zamenga. Kindoki: source des philosophies et des religions africaines. Kinshasa: Zabat, 1996.
BISPO DOS SANTOS, Anténio. A terra da, a terra quer. S3o Paulo: Ubu Editora/PISEAGRAMA, 2023.
BALDEZ IFABUSAYO, Dan Dara. O corpo danga angola na cosmo encantaria: rastros para
afro-tupi-grafar uma metodologia. Revista Aspas, v. 13, n. 1, 2023. DOI:

10.11606/issn.2238-3999.v13i1p23-35.

DESCH-OBI, Thomas J. Fighting for honor: the history of African martial art in the Atlantic world.
Columbia: University of South Carolina Press, 2008.

DOSSAR, Kenneth. Capoeira Angola: dancing between two worlds. Afro-Hispanic Review, v. 11, n.
1/3, p. 5-10, 1992. Disponivel em: http://www.jstor.org/stable/41417219.

FERNANDES, Ciane; SCIALOM, Melina; PIZARRO, Diego. Pratica artistica como pesquisa, somatica
e ecoperformance. Sdo Paulo: Giostri Editora, 2024.

FERREIRA, Tassio. Pedagogia da circularidade: ensinagens de terreiro. Rio de Janeiro: Telha, 2021.

FOSTER, Susan Leigh (org.). Corporealities: dancing knowledge, culture, and power. London:
Routledge, 1995.

FU-KIAU, K. K. Bunseki. Ntangu-tandu-kolo: the Bantu-Kongo concept of time. In: TIME IN THE
BLACK EXPERIENCE. 1994. p. 17-34.

FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. Self-healing power and therapy. New York: Vantage Press,
2001.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

43


http://www.jstor.org/stable/41417219

FU-KIAU, Kimbwandende Kia Bunseki. Tying the spiritual knot: African cosmology of the
Bantu-Kongo: principles of life & living. 2. ed. Brooklyn: Athelia Henrietta Press, 2001.

GLISSANT, Edouard. Poetics of relation. Ann Arbor: University of Michigan Press, 1997.

GOTTSCHILD, Brenda Dixon. Digging the Africanist presence in American performance: dance and
other contexts. Westport: Praeger, 1998.

GREINER, Christine. O corpo: pistas para estudos indisciplinares. Sao Paulo: Annablume, 2005.

KAMBON, Qbadélé. Akan Ananse stories, Yoruba ljapd tales, and the Dikénga theory: worldview
and structure. Contemporary Journal of African Studies, v. 4, n. 2, p. 1-36, 2017.

KATZ, Helena. A danca, pensamento do corpo. In: NOVAES, Adauto (org.). O homem maquina: a
ciéncia manipula o corpo. S3o Paulo: Companhia das Letras, 2003. p. 261-274.

KAVUSA, Jonathan K. Humans and non-humans as Ntu-beings: ecological appraisal of Gen 2:7 and
19 in dialogue with African-Bantu indigenous cosmology. Essays, v. 35, n. 2, p. 149-169, 2022.

LUYALIKA, Kiatezua Lubanzadio. The spiral as the basic semiotic of the Kongo religion, the
Bukongo. Journal of Black Studies, v. 48, n. 1, p. 91-112, 2017. Disponivel
em: https://www.jstor.org/stable/26174215.

MALOMALO, Bas'llele. Filosofia de Ntu. Belo Horizonte: Nandyala, 2022.

MANNING, Erin. Ten propositions for research-creation. In: Collaboration in performance practice:
premises, workings and failures. 2016. p. 133-141.

MARTINS, Leda Maria. Performances do tempo espiralar: poéticas do corpo-tela. Rio de Janeiro:
Cobogo, 2021.

SANTOS, Tigana Santana Neves. Ressonancias e ontologias outras: pensando com o pensar
Bantu-Kongo. Trans/Form/Ac¢do, v. 45, ed. esp., p. 149-168, 2022.

SANTOS, Tigana Santana Neves. A cosmologia africana do Bantu-Kongo por Bunseki Fu-Kiau:
traducdo negra, reflexdes e didlogos a partir do Brasil. 2019. Tese (Doutorado em Traducdo) —
Faculdade de Filosofia, Letras e Ciéncias Humanas, Universidade de S3o Paulo, Sdo Paulo, 2019.

SANTOS, Tigana Santana Neves. A cosmologia africana do Bantu-Kongo. Palestra. CEAU, UFBA,
2024.

NIETZSCHE, Friedrich. Assim falou Zaratustra. Traducdo de Paulo César de Souza. Sdo Paulo:
Companhia das Letras, 2011.

NTUMBA, Tshamalenga M. Le réel comme procés multiforme: pour une philosophie du Nous
processual, englobant et plral. Paris: Edilivre-Aparis, 2014.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2 | ano 2025
ISSN 2595-2781

44


https://www.jstor.org/stable/26174215

OLIVEIRA, Eduardo David de. Filosofia da ancestralidade: corpo e mito na filosofia da educagao
brasileira. Curitiba: Editora Grafica Popular, 2007.

PAKLEPPA, Richard (dir.); ASSUNCAO, Matthias Rohrig; PECANHA, Cinésio (Mestre Cobra
Mansa). Jogo de corpo: capoeira e ancestralidade: Nhaneca e Portugués. Africa do Sul/Reino
Unido/Brasil: On Land & Manganga Productions, 2014. 87 min. Disponivel

em: https://www.youtube.com/watch?v=HD2PPxL6-i8.

PECANHA, Cinésio Feliciano. Gingando na linha da Kalunga: Capoeira Angola, Engolo e a
construcdo da ancestralidade. 2019. Tese (Doutorado) — Universidade Federal da Bahia, Salvador,
20109.

RAMOSE, M. Sobre a legitimidade e o estudo da filosofia africana. Trad. D. Solis. Revista Ensaios
Filosdficos, v. 4, p. 6-23, 2011.

RUFINO, Luiz; PECANHA, Cinésio Feliciano; OLIVEIRA, Eduardo. Pensamento diaspérico e o “ser”

em ginga: deslocamentos para uma filosofia da capoeira. Revista de Humanidades e Letras, v. 4, n.

2,2018.

RUFINO, Luiz. Pedagogia das encruzilhadas. Rio de Janeiro: Mérula, 2019.

SIMAS, Luiz Antonio; RUFINO, Luiz. Flecha no tempo. Rio de Janeiro: Mdrula, 2019.

SOUZA, Glauciane da Silva. Corporeidade na Capoeira Angola: formas de viver e pensar grafadas
no corpo. 2024. Dissertagcdo (Mestrado Interdisciplinar em Culturas Populares) — Universidade

Federal de Sergipe, 2024.

TAVARES, Julio Cezar de. Gramatica das corporeidades afrodiaspdricas. Curitiba: Appris Editora,
2020.

THOMPSON, Robert Farris. Flash of the spirit: African and Afro-American art and philosophy.
New York: Random House, 1983.

TUTU, Desmond. No future without forgiveness. New York: Doubleday, 1999.

Artigo submetido em 01/09/2025, e aceito em 02/12/2025.

IACA: Artes da Cena | Vol. Vil n. 2| ano 2025
ISSN 2595-2781

45


https://www.youtube.com/watch?v=HD2PPxL6-j8

	Introdução  
	Revisão Bibliográfica 
	Racionalidade e corporeidade na Capoeira Angola 

	A cosmologia dos Bakongo e seu cosmograma 
	Abordagem Movimentos Cognitivos 

