
 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

                                                                ISSN 2595-2781 

 
 

 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA 

O marabaixo como epistemologia e poética de resistência​

 

João Pereira Loureiro Junior 

Tahís Cardoso da Silva 

 
 

 
 

 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

10



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA 
o marabaixo como epistemologia e poética de resistência 

 

DANCE IS A BLACK VOICE 
the marabaixo as epistemology and poetics of resistance 

João Pereira Loureiro Junior​

joao.junior@ueap.edu.br ​

Universidade do Estado do Amapá (UEAP) 

Tahís Cardoso da Silva​

ueaptahis@gmail.com  ​

Universidade do Estado do Amapá (UEAP) 

Resumo: Este artigo analisa o marabaixo como poética de resistência a partir da dança. A proposta 
central é refletir sobre o elemento da dança no âmbito do marabaixo como elemento relevante 
para pensar uma epistemologia que se configure como resistência ante os discursos hegemônicos 
que reforçam a marginalização deste movimento tão onipresente na cultura do estado do Amapá. 
Ao refletir sobre a dança, a proposta presente configura uma forma de revelar a dança como uma 
espécie de narrativa na qual se “narra” o marabaixo desde suas possibilidades estéticas 
potencializando na forma da manifestação a dança como uma voz preta que redefine o marabaixo 
em sua potência epistêmica. Para analisar as implicações do tema usamos autores como Adichie 
(2019), Canclini (1983), Canto (1998), Costa (2018), Quijano (2005) Pedro, Costa e Caleiro (2020) 
Spivak (2010) entre outros. 
  
Palavras-chave: Dança, Resistência, Marabaixo, Vozes Pretas.  
 
Abstract: This article analyzes marabaixo as a poetics of resistance through dance. The central 
proposal is to reflect on the element of dance within the scope of marabaixo as a relevant element 
to think about an epistemology that configures itself as resistance to the hegemonic discourses 
that reinforce the marginalization of this movement that is so omnipresent in the culture of the 
state of Amapá. When reflecting on dance, the present proposal configures a way of revealing 
dance as a type of narrative in which the marabaixo is “narrated” from its aesthetic possibilities, 
enhancing the form of manifestation of dance as a black voice that redefines the marabaixo in its 
epistemic power. To analyze the implications of the topic we used authors such as Adichie (2019), 
Canclini (1983), Canto (1998), Costa (2018), Quijano (2005) Pedro, Costa e Caleiro (2020) Spivak 
(2010). 
 
Keywords: Dance, Resistance, Marabaixo, Black Voices. 
 
 
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

11

mailto:joao.junior@ueap.edu.br
mailto:ueaptahis@gmail.com


 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
MARABAIXO: uma impermanência no “meio do mundo” 

 

Este artigo nasce no entre-lugar de uma impermanência: a dança que se visualiza, o tambor 

que é poetizado, o canto que é tornado verso. Como uma manifestação que representa um “lugar 

de fala” na perspectiva do que Djamila Ribeiro enfatiza quando refere-se a essa fala que “não se 

restringe ao ato de emitir palavras, mas de poder existir” (Ribeiro, 2017, p. 37) e que é potência no 

âmbito de uma celebração viva, o Marabaixo é manifestação artística que tem a marca identitária 

do “meio do mundo”1. O meio do mundo que é bem mais que uma geografia, mais que um 

território, bem mais que uma existência: é, sobretudo, resistência. Nestas paragens amazônicas, o 

entre-lugar não é só pelo sentido de ilha que o Amapá carrega em sua geografia, mas o lugar que 

não está parado num lugar de imobilidades, mas se faz movimento coletivo na “resistência” dos 

seus ciclos marabaixeiros que se espalham em seus barracões, em suas periferias, em seus espaços 

de existências. Logo, mais que potencializar sua manifestação enquanto evento único em sua 

revelação secular, o presente artigo propõe-se investigar caminhos diferentes dos trilhados pelo 

âmbito acadêmico a partir do que o Marabaixo representa enquanto forma de dar voz à resistência 

a partir da perspectiva da cultura popular. Neste sentido, em Patrimônio cultural do Brasil: 

Resistência e (re)existência afro do Marabaixo (2020) Pedro, Costa e Caleiro afirmam que:  

 
Culturas populares como a do Marabaixo, praticadas por classes sociais e grupos étnicos 
raciais, foram “naturalizadas” pelo capital como inferiores e ilegítimas, e elas se 
apresentam como estando em conflito com o poder dominador hegemônico da cultura 
ocidental. Desta maneira, Chartier enfatiza a importância da cultura popular enquanto 
bens simbólicos, pois representam o objeto de lutas sociais, impondo o enfrentamento 
com a cultura hegemônica, e recolocam em jogo, ora sua classificação, hierarquização, sua 
consagração, ora a sua desclassificação (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p.155)  

 

Assim sendo, o que se busca investigar não é somente o marabaixo conceitual, mas um 

mundo que é narrado pela poética negra de seus protagonistas através da dança como parte de 

uma vasta cultura popular que é voz. Melhor dito, são vozes. Vozes que aqui poetizam a festa, e 

não são apenas vozes como substantivo feminino, mas como condição que ecoa dessas vozes a 

realidade que está ali, na festa que se "presentifica" enquanto arte, a partir do ato de dançar como 

resistência no contexto da Amazônia. Ou seja, pretende-se com o trabalho de investigação, refletir 

1 “Meio do mundo” é uma expressão que identifica Macapá como a cidade do meio do mundo. Isso se dá porque é a 
única capital brasileira cortada pela Linha do Equador, que divide os hemisférios norte e sul.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

12



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 
a presença do Marabaixo a partir do dançar como “voz” que dá força a uma poética de resistência, 

passando por entre as vozes da oralidade que ecoam em versos dos ladrões de marabaixo, para se 

buscar a potencialidade do corpo enquanto forma de expressão, percorrendo assim, um trajeto 

que, mais que mapear essa tradição cultural da dança, visa construir uma poética do Marabaixo 

enquanto resistência a partir do corpo como voz.  

Como dito anteriormente, o uso do vocábulo “poética” não tem pretensão exclusivamente 

conceitual. Aqui a poética não é aquela que cobiça a propriedade do fazer estético, mas uma 

poética que busca cartografar a geografia do Marabaixo no corpo que se faz voz de liberdade nos 

cantos poéticos de sua produção artística. No sentido de evidenciar esta reflexão, o ponto de 

partida deste trabalho investigativo é percorrer “lugares de resistência” em que os caminhos do 

Marabaixo possam ter sidos deixados como marcas de vozes que no movimento da dança ecoam a 

ancestralidade como “escrita” do mundo. Logo, a metodologia bibliográfica visa encontrar na 

dança, a manifestação marabaxeira como parte inerente do fazer estético que ajuda a dar voz para 

a festa da cultura afrodescendente nas terras do meio do mundo.  

De Mazagão Velho à Curiaú, de Maruanum à Santa Rita2, o percurso do Marabaixo se 

encontra para além dos lugares de experiência cultural. Neste “mapa” que se ergue como proposta 

de investigação, a dança como voz se presentifica com o som dos tambores e o ritmo das danças, 

na forma de memórias poéticas que encontram no ato de dançar sua manifestação subliminar, 

com uma “escrita” multifacética de uma vivência experienciada de memórias que residem em cada 

lugar de vivência do marabaixo. Ao transpor os limites dos tambores de caixa3, da dança e dos 

cantos (ladrões) na manifestação viva que resiste, o artigo explorará, a partir da proposição da 

“dança como voz”, a experiência da visualidade corporal que o bailar engendra enquanto essência 

em suas potencialidades corporais que ecoam a resistência. E essa resistência está no movimento, 

na cadência de um baile que é ato de liberdade conforme podemos observar na descrição que 

Videira (2009) faz:  

 
As mulheres dançam segurando a saia comprida e rodada num bailado cadenciado que 
envolve deslocamento lateral para ambos os lados, para frente e para trás e também 
girando para ambos os lados. Ora os braços são movimentados para baixo e para cima e, 

3 As "caixas de marabaixo" são instrumentos musicais de percussão, parte fundamental da manifestação cultural do 
Marabaixo, no Amapá. São tambores feitos de madeira e couro animal, com formato cilíndrico, e desempenham um 
papel crucial nas celebrações e rituais do Marabaixo. 

2 Cidades e lugares do Amapá em que a cultura marabaixeira é símbolo de resistência.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

13



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
às vezes, erguidos para cima no momento do giro, ora são embalados pela ginga dos 
corpos. Os quadris são requebrados e empurrados para frente, para trás e para ambos os 
lados. (Videira, 2009, p. 102)   

 

Ao longo do percurso proposto pelo artigo, buscaremos construir reflexões que na forma de 

análise, evidenciam o Marabaixo como dança cultural de força transcendental. Mapear a 

linguagem do corpo e da dança e evidenciar essas raízes na proposição de leituras da presença do 

Marabaixo na sua corporeidade, enquanto olhar que documenta a realidade. No afã de registrar a 

manifestação artística enquanto resistência, dimensionaremos a presença desse fazer estético do 

movimento como gênese de uma voz que está no corpo, e não somente na boca. Tal qual um 

ladrão de marabaixo4 a dança aqui evoca a ancestralidade de uma narração que dá protagonismo 

ao corpo. Portanto, parte dessa impermanência antes mencionada é um trajeto que visa ler não só 

a poética do Marabaixo em sua vertente mais generalista, mas sim, reviver sua ancestralidade 

numa poética que é única, coletiva e universal. E que está localizada no corpo enquanto 

movimento e voz.  

 

POR UMA POÉTICA DE RESISTÊNCIA 

 

O Marabaixo, enquanto expressão ancestral da cultura afro-amapaense, configura-se como 

elemento de resistência, identidade e memória coletiva. Nesse sentido, ao investigar sua existência 

pelo viés do ato de dançar, há uma necessidade de promover o reconhecimento de sua condição 

periférica e de contribuir com o fortalecimento de uma crítica voltada à valorização das estéticas 

negras e amazônicas, em consonância com o compromisso ético de dar voz a sujeitos 

historicamente marginalizados. Assim a articulação entre a dança e uma manifestação cultural de 

matriz africana como o Marabaixo, se faz de olhares em que a narrativa dessa celebração é 

contada pelo corpo, também. Ao propor uma análise do Marabaixo enquanto poética do corpo 

presente no sentido de resistir, pretende-se ampliar os horizontes da pesquisa acadêmica dando 

voz a leituras que veem no corpo uma forma de fala, ao mesmo tempo em que se propõe a 

legitimação dessa manifestação como elemento constituinte da produção simbólica amazônica. 

Além disso, o estudo contribui para que, a partir da dança como voz, se alimente os debates sobre 

4 Como se chamam as canções do Marabaixo.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

14



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 
identidade, oralidade e memória. Essa perspectiva dialoga com iniciativas como o Dossiê 

Marabaixo (IPHAN, 2018), que evidencia em sua proposta, a importância da valorização e do 

registro das narrativas culturais oriundas das comunidades tradicionais afro-amapaenses e como a 

dança que compõe o marabaixo é lastro seminal da cultura de resistência que subjaz a 

manifestação.  

Assim sendo, ao propor uma abordagem estética da dança no corpo do Marabaixo a partir 

da reflexão sobre resistência, salienta-se que para além de refletir o marabaixo como “objeto” de 

estudo, a proposta é subverter a menção a esta manifestação como algo a ser manuseado tão 

somente como componente cultural rítmico, afastando-se das leituras que o reduzem a um mero 

objeto folclórico ou exclusivamente antropológico. Este olhar consiste em analisar como essa 

manifestação cultural se inscreve de forma orgânica na linguagem poética do ato de dançar, 

transformando-se em instrumento de resistência, construção identitária e afirmação da negritude 

no contexto amazônico. Essa afirmação surge então através de um discurso que aqui se respalda 

na contraposição a oficialidade dos discursos dominantes. E no sentido de ressaltar essa tomada 

de posição ontológica do que é o Marabaixo enquanto cultura popular, é necessário pensar seu 

lugar neste espaço de contestação pela resistência, através da dança. Em outras palavras, uma 

manifestação que é por sua essência contra-hegemônica conforme sintetizam Pedro, Costa e 

Caleiro, ao afirmar que: “a cultura hegemônica está alinhada com a classe dominante, mas existem 

culturas que resistem com decorrer do tempo. Estas são chamadas de contra-hegemônicas e 

envolvem o enfrentamento da luta de classes” (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 135). Assim, o 

Marabaixo poetizado a partir do corpo que é movimento, se consagra nessa linha que não apenas 

evidencia a cultura popular, mas essa forma de resistência narrada pela voz do corpo e que 

“Envolta as várias místicas ritualísticas, traz consigo o significado étnico dos negros no Amapá.”  

(Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 161). 

Ao trazer para o centro do debate, não somente a manifestação popular como um todo, 

mas a perspectiva do corpo como voz que dá o tom à fala da resistência, se evidencia a presença 

do Marabaixo como recurso simbólico e estrutural da dança como parte de um todo harmônico 

que celebra a cultura ancestral. Assim sendo, este artigo contribui para uma contestação do 

cânone estético que limita expressões como a manifestação marabaixeira tão somente a lugares 

marginalizados. Isso se dará com o diálogo neste trabalho a um fortalecimento de uma crítica 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

15



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
decolonial, comprometida com a valorização de epistemologias outras fundamentadas na vivência 

e na ancestralidade afro-brasileira. Assim, a poética será de resistência porque engendra em seu 

âmago um discurso de aspecto epistêmico que nasce não mais do olhar que vem de fora, mas de 

si, enquanto elemento estruturador de contestação a partir do elemento da dança como 

possibilidade epistêmica. Logo, a subalternidade enquanto discursividade no âmbito do marabaixo 

como forma “menor” de expressão cultural começa deverá “ser ameaçada” não mais pela 

fragilidade de suas concepções equivocadas, mas pela força que uma manifestação evidencia em 

sua resistência.  

Essa prerrogativa nasce a partir de muitas mudanças no âmbito da história, mas é a partir 

de conceitos como a colonialidade do poder proposto por Quijano (2005) que passamos a refletir 

de maneira mais epistêmica a condição decolonial que visa desestruturar esse arraigado sistema 

de olhares e valores marginalizantes. Considerando, pois a colonialidade do poder como este 

processo de dominação que persiste mesmo após os processos formais da descolonização, que 

tenta manter estruturas e relações de subordinação entre os centros hegemônicos e os territórios 

periféricos, ao evidenciar o Marabaixo enquanto elemento deflagrador de uma outra realidade, 

podemos vê-lo não mais como um discurso contra-hegemônico, tão -somente, mas como uma 

epistemologia que visa contestar o status quo da suposta civilidade colonial que ainda rasteja em 

nossas epistemologias.  

Neste sentido, o Marabaixo é aqui poética de resistência, porque para além da existência 

em si enquanto componente cultural articulador de mundos, é também a resistência que se 

traveste de coletividade, potência e evocação de ancestralidades nas realidades onde se 

manifestam no “meio do mundo”. E, ao traçar um panorama reflexivo a partir do elemento da 

dança, evocamos essa poética como uma forma de consolidação de resistência que se faz em sua 

própria trajetória.  

Enquanto manifestação da cultura popular, o marabaixo:  

 
É uma herança cultural que, desde a colonização do Brasil, é praticada pelos 
afrodescendentes no Estado do Amapá. Portanto, perpassa pela ideia de subalternidade e 
foi combatida pelo próprio desenvolvimento e progresso civilizatório. A manifestação 
cultural de matriz afro-brasileira, o Marabaixo, também passou por limitações à sua 
realização pela Igreja Católica, dentre outras instituições religiosas. Além disso, há 
estigmas em relação às pessoas que participam dessa celebração, fato que possivelmente 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

16



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 

reflete na preponderância da ideologia da cultura hegemônica sobre a cultura subalterna, 
esta, entretanto, resiste ao longo do tempo. (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 136)  

 

E resistir é nossa palavra-chave para entender a manifestação. Mais que uma dança, o 

Marabaixo é uma forma epistêmica de poder contra-hegemônico. Nossas armas, diria um discurso 

bélico. Mas aqui mais que este belicismo civilizatório europeizante, o que nos é fundamental 

entender é como a epistemologia aqui mencionada é mais uma tomada de posição que se arma 

contra a colonialidade do poder, não para dar voz a quem quer que seja (pelo simples fato de que 

o verbo dar engendra em sua essência uma permissão que se traveste de “dono do poder de dar 

voz”), mas sim para que se fale com os outros sem que haja implícito a “permissão” do ato de falar 

dado pelo outro hegemônico. Neste sentido o falar aqui é o ato de dançar que se faz vivo a partir 

da poética do que é a cultura do corpo na dança no âmbito do Marabaixo. Afinal, é dentro do 

escopo da dança como parte do todo que o Marabaixo se completa enquanto cultura de 

resistência. Assim essa dança é mais que uma celebração folclórica. É cultura que se entende de 

significações ancestrais. Assim Pedro, Costa e Caleiro enfatizam sua força:  

 
A cultura estabelecida e praticada nos dias atuais pelos afrodescendentes é a dança do 
Marabaixo. Trata-se de ritual de origem africana que ocorre durante a festa do Divino 
Espírito Santo e Santíssima Trindade, dentre outros santos da Igreja Católica. Sobre esta 
continuidade cultural que se pretende tratar, das suas várias significações e 
ressignificações como marco de resistência dos afrodescendentes formadores das diversas 
comunidades negras residentes no Estado. (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 141)  

 

Para além da imersão na poética de resistência que a dança ecoa em seu “falar”, se faz 

necessário observar o marabaixo e toda sua dimensão como elemento cultural presente na 

corporeidade dos dançarinos e dançarinas que falam enquanto dançam. analisando-o à luz de sua 

essência ancestral, assim como buscar em sua visualidade de corpo que dança, vozes poéticas e 

narrativas que evidenciem o elemento do Marabaixo como forma de mapear a sua existência neste 

espaço estético e, por conseguinte, sua consolidação como presença nas relações interartísticas 

que a cultura ancestral tem com o movimento corporal no espaço cultural que contempla o 

Amapá. E cultura ancestral é para nossas proposições a potente força motriz de resistência.  

Para partirmos de uma percepção teórica conhecida do âmbito das análises, pensar em 

resistência é refletir o seu fundamento naquilo que Alfredo Bosi ambiciona explorar quando afirma 

que “o sentido mais profundo [de resistência] apela para um força de vontade que resiste a outra 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

17



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
força” (Bosi, 2002, p. 118). Logo, ao pensar uma poética de resistência a partir do Marabaixo e suas 

implicações na dança, inserimos sua proposição às demandas de uma força que resiste para 

continuar narrando sua existência na forma de arte, de dança, de cultura popular que é antídoto 

contra as agruras de um sistema de poder que sempre “narrou” a história do alto de uma 

epistemologia de poder que é a força contrária ao qual se deve resistir tal e qual o “opor a força 

própria” a esta força alheia colonial que sempre sacramentou os discursos sobre o mundo. 

Daí que, ao tratar de resistência enquanto fenômeno epistêmico necessário para a 

conflagração de um discurso desestabilizador, a decolonialidade seja uma tônica que deve se 

tornar essência de qualquer discussão no âmbito do resistir. Para Costa (2018), a decolonialidade 

visa desestabilizar as hierarquias impostas pela colonialidade do saber, enfatizando assim 

epistemologias periféricas que nascem de práticas culturais como a que aqui pretendemos afiançar 

através da dança do Marabaixo enquanto epistemologia que reforça a potência do resistir 

enquanto movimento ético que dialoga com o estético desde tempos fundacionais do Amapá no 

qual essa força “contrária” hegemônica já se interpunha como fator de marginalização de um 

movimento secular de resistência conforme nos ilustram Pedro, Costa e Caleiro:  

 
Com o advento da colonização europeia no Brasil, não era oportunizado aos negros vindos 
da África expressar a sua religiosidade, com o culto aos Orixás. A prática oficial do Estado 
era imposta: culto aos santos do catolicismo, ou seja, a sobreposição da cultura branca. 
Nas senzalas, quando eram colocadas as imagens dos santos, os negros colocavam pedras, 
galhos de árvores, ervas, conchas, insígnias, águas e contas, criava-se um Pegi (altar dos 
Orixás) disfarçado. (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 142) 

 

Esse contexto histórico dimensiona dois aspectos importantes a serem refletidos: o 

primeiro é como a história oficial nos legou essa memória para que hoje possamos recontar a 

jornada do Marabaixo para além de ser essa manifestação que ainda contesta essa marginalização 

como politica cultural excludente, considerando que ao longo da trajetória humana que nos trouxe 

até aqui, “a resistência das comunidades marabaixeiras é histórica, pois no decorrer de toda a sua 

(re)existência o Marabaixo sobreviveu a vários ataques racistas, preconceituosos e 

discriminatórios, permanecendo a tradição repassada de geração para geração. (Pedro; Costa; 

Caleiro, 2020, p. 147). Isso nos leva a um segundo aspecto importante de pensar o marabaixo 

como uma poética de resistência: contar agora não mais uma história única, conforme enfatiza 

Chimamanda Ngozi Adichie em O perigo de uma história única. A recontextualização das 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

18



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 
proposições de Chimamanda se fazem necessária aqui para refletir sobre esses processos de 

marginalizações. Assim a escritora contextualiza, a partir de sua realidade, o perigo de se contar 

essa história do ponto de vista único que alimenta deturpações: 

 
É impossível falar sobre a história única sem falar sobre poder (...) O poder é a habilidade 

não apenas de contar a história de outra pessoa, mas de fazer que ela seja sua história 

definitiva. (O poeta palestino Mourid Barghouti escreveu que, se você quiser espoliar um 

povo, a maneira mais simples é contar a história dele e começar com “em segundo lugar”) 

Barghouti escreveu que, se você quiser espoliar um povo, a maneira mais simples é contar 

a história dele e começar com “em segundo lugar”.Comece a história com as flechas dos 

indígenas americanos, e não com a chegada dos britânicos, e a história será 

completamente diferente. Comece a história com o fracasso do Estado africano, e não com 

a criação colonial do Estado africano, e a história será completamente diferente. (Adichie, 

2009, p. 12)  

Assim sendo, comece a evidenciar a dança como componente que dá voz Às narrativas 

ancestrais do Marabaixo e perceberemos outra narrativa. Comece a contar a História do Amapá 

pelos ladrões de marabaixo e a história será completamente diferente. Comece a evocar a 

identidade do Amapá pela vestimenta das dançarinas do Marabaixo e a toada vai ser diferente. 

Comece a cantar sobre o Amapá com as cantadeiras numa Festa do Divino Espirito Santo e a 

narrativa não mais será oficial, mas de resistência. 

Logo, ao refletir a partir das palavras que Chimamanda Ngozi Adichie evoca, retomamos a 

base que dimensiona este artigo no sentido de fazê-lo cúmplice do que aqui é proposição 

epistemológica: o marabaixo não só é poética de resistência porque é cultura popular, mas sim 

porque abraça outras formas de narrar um mundo ancestral. Pois é parte desse recontar a história 

a partir de uma epistemologia e poética de resistência que visualiza muitos pontos de vistas que 

estão entoados em cada verso que dança, estrofe que canta e poesia que se faz marabaixo pela voz 

do corpo que dança de uma das mais importantes manifestações que tem na dança um elemento 

de resistência. 

 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA DO MARABAIXO 

 

Um aspecto essencial na proposição deste trabalho reside no componente 

memorialístico, afinal, o corpo e a dança, ao longo da história, sempre foram vozes que resistem e, 

por conseguinte, são ecos orais de vivências estigmatizadas pelo olhar preconceituoso sobre o 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

19



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
Marabaixo. Assim potencializar sua essência é dar voz a quem de direito permite que a tradição 

marabaxeira resista enquanto cultura. Assim sendo, busca-se, para além da celebração do corpo 

como dança, uma reivindicação do corpo como voz que ecoa que resiste aos tempos em que 

esquecer é quase uma tônica. Dança-se para resistir. Assim, a resistência pelo viés da arte se torna 

ferramenta de impermanência no ato de lembrar pela dança e se propõe a ser lugar de presença 

do Marabaixo e, ao mesmo tempo, lugar de evocação dessa ancestralidade na forma de divulgação 

da poética de resistência que sonda esse espaço tão único que é o Marabaixo. A voz que dança não 

é preta pela simples simbologia do resistir somente, mas sim porque evoca a memória em estado 

bruto de manifestação da cultura popular que se vê fortemente presente quando se observa sua 

presença nos rituais que forjam o marabaixo. Observem no trecho em que os autores, ao 

descrever a ritualística, não podem mencionar o mesmo sem que o elemento linguístico da dança 

esteja presente. 

 
Na Segunda-feira do Mastro (foto 3), a partir das 6h enfeitam o mastro e o erguem ao lado 
do Divino. Após dançam o Marabaixo até às 12h. À noite ocorre o baile dançante para a 
Santíssima Trindade. No Sábado da Trindade ocorre a quarta festa dançante. No Domingo 
da Trindade é a vez da dança (durante o dia) e à noite a novena que continua até a 
próximo domingo denominado como o Domingo do Senhor, último dia do ciclo. Os 
marabaxeiros dançam até às 18h, com intervalo para a “Derrubação do mastro”. Após, a 
dança recomeça e perdura até a madrugada da segunda-feira (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, 
grifo nosso, p.145)  

  

A dança, mais que um elemento linguístico que arquiteta as palavras que derivam dela, é 

parte inerente ao ritual de resistência que compõe a festa. Assim sendo, das poesias de rua que 

evocam a história do Marabaixo às captações poéticas dos versos que a contextualizam no painel 

de nossa memória, a busca pelos “tambores em versos”, pelas “palavras que dançam”, pela 

“escrita dos cantadores” evocadas aqui se forja como um potencial que visa resgatar a experiência 

da percepção de tão grandiosa manifestação no âmbito da dança como inerente ao ato. Neste 

sentido o percurso traçado passa pelos lugares de existência dessa manifestação no ato de tornar 

viva a manifestação enquanto ato poético que é voz a partir da dança. Logo,  mais que dimensionar 

o marabaixo como celebração cultural, é condição essencial pensá-lo enquanto condição de 

libertação interior que evoca a coletividade do ritual que dá força a resistência do marabaixo. 

Traçar esse painel em que dança é voz, é potencializar nosso olhar para essa voz que é preta 

porque resiste, e sobretudo, é manifestação estética de uma dança que se fragmenta em vozes, 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

20



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 
pois é coletiva, plural e de todos. Assim, a dança, mais que simbolizar uma voz unívoca, é voz 

latente de uma ancestralidade coletiva. O corpo que dança na celebração do marabaixo aqui não é 

solitário, mas é o todo que celebra esse lugar de fala que é a dança do Marabaixo.  

Mais que Lugares de fala enquanto resistência, a dança é para o ritual do marabaixo uma 

poética que persiste, ao serem pensados na condição de existência poética, pois nos ajudam a 

construir pontes entre a ancestralidade inerente e a cultura que alimenta sua força, configurando 

em sua essência a potência das vozes e dos corpos negros que poetizam o mundo e se convertem 

em caminho de abertura para os diálogos entre a arte de se cantar, dançar e viver o Marabaixo em 

toda sua potencial de ancestralidade da cultura negra que nos forma como povo. Neste caminho, é 

importante evidenciar a presença do Marabaixo como dança na conjunção de linguagens e lugares 

de encontros que documentam nossa realidade cultural. Realidade esta que se configura como 

parte integrante inerente a ontologia de ser do Marabaixo.  

No entanto, mais que entender a cultura do Marabaixo a partir da poeticidade dos corpos 

como vozes, temos que entendê-lo enquanto celebração e suas particularidades. São diversos os 

vieses propostos, no que tange à abordagem do Marabaixo como este “festejo que acontece todos 

os anos na periferia da Amazônia para celebrar o Divino Espirito Santo e a Santíssima Trindade dos 

Inocentes.” conforme enfatiza Bentes (2020, p. 154). O Dossiê Marabaixo (Brasil, 2018, p. 66) 

pontua algo que nos chama a atenção ao afirmar que “as narrativas míticas sobre a manifestação 

cultural apresentam-se como lugares pouco explorados, senão pela poesia oral e pela literatura 

regional exercida no geral pelos próprios detentores. Assim, em que se busca positivar a soma das 

narrativas orais aos registros históricos” (p. 66), considerando então que esses lugares pouco 

explorados estão longe de figurarem em um cânone estético onde seja possível perceber pela 

linguagem do corpo na dança, a presença do movimento cultural marabaixeiro. 

Assim, mais que consolidar o Marabaixo como movimento de luta coletiva no que tange à 

sua imersão no âmbito da oficialidade. O caráter resistente do movimento em defesa do 

Marabaixo ganha contornos históricos no trabalho de grandes pesquisadores como Fernando 

Canto, mas o foco, ainda que esbarre em componentes esporádicos que trate de uma literatura 

onde a manifestação esteja ao centro, o teor histórico é a base. Para ficarmos com dois pontuais 

exemplos, em O Marabaixo através da História (2017) e A água benta e o diabo (1998), Canto 

ambiciona construir um painel histórico que mescla aspectos investigativos de maneira assertiva, 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

21



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
explorando dimensões importantes do debate sobre a resistência do Marabaixo. Em A água benta 

e o diabo, Canto enfatiza essa relação a partir da contextualização tão intrínseca entre a Igreja 

Católica e o Marabaixo e as formas de resistência e sincretismo que dão vida ao que de fato é a 

essência do marabaixo:  

 
Nenhuma tradição permanece estática., perene e eterna. Há, portanto, necessidade de 
movimento que com o passar do tempo a torna dinâmica, impedindo-a da estagnação e 
morte. E os conflitos promovem a ruptura como consequência imperiosa para sua 
sobrevivência, restituindo-lhes novos modos de encarar a relação com o sagrado e com o 
profano, num processo de rearranjo e de renovação constante. Os valores que saem e os 
novos que entram revigoram-lhe a dinamicidade de que precisa, e permitem-llhe, mesmo 
sem total eficácia, a sua sobrevivência. (Canto, 1998, p. 35)  

 

Esta leitura nos induziu a uma perspectiva que envereda no entendimento de sua 

essência, afinal, é preciso encontrar um lugar comum onde a manifestação seja tão genuína que 

nos faça percebê-la enquanto elemento da realidade e que a presença seja de uma poética que se 

insira como linguagem corporal através de uma visão de festa menos exótica de manifestação por 

vezes arraigada em deturpações. Para tanto, é necessário entender os mecanismos de construção 

de tal manifestação desde sua nomenclatura. Para Pedro, Costa e Caleiro (2020):  

 

A origem o termo Marabaixo tem um significado posto pelas próprias comunidades que as 
praticam como “mar acima e mar abaixo”, na compreensão do sofrimento dos negros 
escravizados que atravessavam o Atlântico nos navios negreiros. No entanto, de acordo 
com o historiador Canto, o significado é Morabit ou Mourabut,  “sacerdote dos vales”, 
proveniente do árabe Morabit, ou seja, “sacerdote dos malês” (Pedro; Costa; Caleiro, 
2020, p. 141)   

 

Celebração de multidões, marginalizadas e periféricas, o Marabaixo é poético desde o 

deslumbramento de seu nome. Ainda que haja essa dubiedade quanto a origem nomenclatural, se 

faz relevante pensar a poeticidade de uma festa que celebra o mar acima e o mar abaixo, o que 

torna o ritual ainda mais prenhe de elementos ricos em singularidades. Enquanto rito celebrativo, 

o Marabaixo é festa que ilustra a identidade do Amapá. A ilha que se localiza na linha que 

atravessa o meio do mundo, é o lugar que evoca a poesia do que é o Marabaixo. É festa de dança, 

é cantoria que celebra, é festividade de ladrões que evocam a ancestralidade. Ainda em trabalho 

que investiga o Marabaixo como Patrimônio, Pedro, Costa e Caleiro dizem que:  

 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

22



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 

O Marabaixo é celebrado pelas músicas compostas por membros das comunidades 
afrodescendentes da área urbana e rural do Estado do Amapá. Envolvendo a dança e a 
própria composição, os versos são conhecidos como “ladrões de Marabaixo” e retratam os 
acontecimentos locais e eventos da própria comunidade, do cenário nacional e mundial. É 
celebrado durante a festa do Divino Espírito Santo e da Santíssima Trindade. Neste ponto 
reside o sincronismo com a religiosidade católica. (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, p. 142)  

 

Uma festa que se ritualiza na forma de danças e cores, de “ladrões” e musicalidades 

outras, o Marabaixo é, antes de tudo, uma festa de ancestralidade. Festa onde o negro, como 

forma de celebrar sua existência/resistência ecoa o ritmo de suas memórias coletivas. Cantos que 

ecoam a história não oficial, que evocam o que se esconde na marginalidade de uma festa que é 

de todos e para todos. O que mais potencializa essa dimensão de voz preta que dá vida ao 

movimento marabaixeiro é essa raiz que está fincada no ancestral memorialístico do povo. As 

festas nascem à margem, porque existem por e para resistir:  

 
Os negros aproveitavam para fazer suas festividades e oferendas aos seus orixás no 
momento em que os brancos faziam as suas festas de devoção. Quando não haviam 
imagens referentes ao culto católico, os africanos e seus descendentes criavam símbolos, 
como é o caso do Divino Espírito Santo e da Santíssima Trindade, representados por coroa 
de prata e pelas cores vermelho e branco respectivamente  (Pedro; Costa; Caleiro, 2020, 

p.142-143)   
 

E essa resistência enfrenta problemas que em tempos mais recentes consolidam a verve 

marginalista de políticas institucionais com relação ao marabaixo. Bem antes de ser 

institucionalizada a partir de políticas de inclusão do mesmo enquanto patrimônio cultural, o 

marabaixo sempre foi voz dos que foram constantemente posto à margem dessa história oficial. 

Não por acaso, Canclini vai asseverar em As culturas populares no capitalismo (1983) que “(...) [A]s 

culturas populares são resultado de uma apropriação desigual do capital cultural e realizam uma 

elaboração específica das suas condições de vida através de uma interação conflitiva com os 

setores hegemônicos” (Canclini, 1983).  

Da criação dos espaços de rituais promovidos pelos negros que tornaram tão sincrético o 

movimento, passando pelo embate constante da igreja católica com relação as celebrações, como 

Fernando Canto vai explanar em A água benta e o diabo, e outras formas de resistir que vão do ato 

de dançar ao cantar. Para ficarmos num exemplo pontual a respeito das composições dos “ladrões” 

destaca-se:  

 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

23



 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
As letras das músicas de Marabaixo refletem as resistências enfrentadas pelas 
comunidades marabaixeiras. Tratam das coerções, formas administrativas e ações políticas, 
bem como retratam discursos proibitivos em torno da manifestação cultural, presentes até 
os dias atuais, como por exemplo, o fato de atribuir os elementos ritualísticos e simbólicos 
a atos profanos, magia negra e coisas afins. Notadamente, o processo de higienização 
étnica para o branqueamento da população, bandeira política de Getúlio Vargas e 
executada por Janary Gentil Nunes, firmava a ideia de superioridade dos europeus frente 
aos povos nativos e africanos e também ocorreu no Estado do Amapá em prol do dito 
desenvolvimento. Nesta Época, o lema do governo era “Sanear, Educar e Povoar”. (Pedro; 
Costa; Caleiro, 2020, p.149) 
  

Essa dimensão histórica que dá ao marabaixo um contexto de constante processo de 

resistência acentua sua potência enquanto voz preta que está em constante embate com o 

establishment pois não recua. Pelo contrário: a força que dá seguimento à luta constante dessa 

manifestação é a mais pontual forma de pensarmos a condição da resistência. Em um contexto 

histórico distinto aos desmandos de outrora das políticas de “branqueamento” e de exclusão, 

embates contra as imposições e violências promovidas pela igreja, o marabaixo segue a sina que o 

define como marca identitária do povo. Uma marca que tem a voz preta. E voz aqui é simbologia 

pontual para entender a dinâmica de luta contra a hegemonia de quem tanto atentou contra o 

Marabaixo tentando silenciar essa resistência.  

Para Spivak, no clássico Pode o subalterno falar? (2010) há uma tentativa constante de 

tornar a voz do outro um silêncio sepulcral para que não haja a revolta. Sem voz, não há o 

“barulho” do grito de quem questiona: há o silêncio. Silêncio aqui é simbólico para entender dois 

pontos de vistas necessários. O silêncio enquanto extremo da singularidade que move os sons das 

danças e dos “ladrões” a partir da resistência marabaixeira e o silêncio enquanto movimento ético 

que tenta calar esse mesmo movimento que dá voz aos que resistem. Não se trata de uma luta 

simplória e maniqueísta de discursos e ideologias, mas sim de uma vertente de combate os 

discursos coloniais pelo poder da voz que entoa cantos de liberdade na forma estética de uma 

cultura que resistiu sempre através dessas vozes que entoam cantos e “ladrões”. Essa relação 

silêncio/”barulho” se configura numa pontual fala de Pedro, Costa e Caleiro quando afirmam que 

“o som do Marabaixo é estridente, contagiante, mistura lamento e riso, cantado por todos os 

participantes, é normal, manifestações de gritos que direcionam o cadenciar da dança. (2020, p. 

151).  

Num paralelo que podemos contextualizar, são talvez, as mesmas vozes que, segundo 

Spivak, representam “camadas mais baixas da sociedade, constituídas pelos modos específicos de 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

24



 
 

João Pereira Loureiro Junior e Tahís Cardoso da Silva 
 
exclusão dos mercados, da representação política e legal, e da possibilidade de tornarem membros 

plenos no estrato social dominante” (Spivak, 2010, p. 14). Vozes que sistematicamente tentaram 

silenciar, que tiveram seu emudecimento naturalizado, mas que através da dança do Marabaixo se 

mantiveram como contrapontos a esses silêncios impostos que tentaram evitar (e fracassaram) o 

barulho ensurdecedor de vozes e corpos pretos que ainda dançam todas à base das caixas de 

marabaixo.  

 

REFERÊNCIAS  

ADICHIE, Chimamanda Ngozi. O perigo de uma história única. Companhia das Letras, 2019.  
 
BENTES, Sabrina Natali Silva. " Aonde tu vai, rapaz, por esses caminhos sozinho?": histórias e 
caminhos do Marabaixo pelas ruas de Macapá–AP. 2020.  
 
BOSI, Alfredo. Literatura e resistência. 2002.  
 

BRASIL, Dossiê de Registro Marabaixo. Brasília: IPHAN, 2018. 
 
CALDAS, MACIEL e ANDRADE. MARABAIXO: Identidade e Cultura de Resistência, v. 23, n. 1, 2018. 
Disponível em: >http://periodicos.est.edu.br/index.php/identidade/article/view/3298<. Acesso 
em: 02 jun. 2025. 
 

CANCLINI, Néstor. As culturas populares no capitalismo. São Paulo: Brasiliense, 1983.  
 
CANTO, Fernando Pimentel. A água benta e o Diabo. Macapá: FUNDECAP, 1998.  
 
CANTO, Fernando Pimentel. O Marabaixo através da História. Macapá:  PrintGraf, 2017. 
 
CHARTIER, Roger. Cultura popular: revisitando um conceito historiográfica. Estudos Históricos, Rio 
de Janeiro, v. 8, n. 16, p. 179- 192,1995.   
 
COSTA, Sérgio da Silva. Colonialidade, racismo e gênero na América Latina. Belo Horizonte: 
Editora UFMG, 2018.  
 
PAIVA, Aline. Tradição na Amazônia: conheça a história da cidade do meio do mundo. In: Portal da 
Prefeitura de Macapá. 2022. Disponível em: 
https://macapa.ap.gov.br/tradicao-na-amazonia-conheca-a-historia-da-cidade-do-meio-mundo/#:
~:text=Macap%C3%A1%20de%20hoje&text=Situada%20na%20regi%C3%A3o%20norte%2C%20a,o
s%20hemisf%C3%A9rios%20norte%20e%20sul. Acesso em 09 jul. 2025.  
 

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2 | ano 2025 
ISSN 2595-2781 

25

http://periodicos.est.edu.br/index.php/identidade/article/view/3298%3C
https://macapa.ap.gov.br/tradicao-na-amazonia-conheca-a-historia-da-cidade-do-meio-mundo/#:~:text=Macap%C3%A1%20de%20hoje&text=Situada%20na%20regi%C3%A3o%20norte%2C%20a,os%20hemisf%C3%A9rios%20norte%20e%20sul
https://macapa.ap.gov.br/tradicao-na-amazonia-conheca-a-historia-da-cidade-do-meio-mundo/#:~:text=Macap%C3%A1%20de%20hoje&text=Situada%20na%20regi%C3%A3o%20norte%2C%20a,os%20hemisf%C3%A9rios%20norte%20e%20sul
https://macapa.ap.gov.br/tradicao-na-amazonia-conheca-a-historia-da-cidade-do-meio-mundo/#:~:text=Macap%C3%A1%20de%20hoje&text=Situada%20na%20regi%C3%A3o%20norte%2C%20a,os%20hemisf%C3%A9rios%20norte%20e%20sul


 

A DANÇA É UMA VOZ PRETA:: o marabaixo como epistemologia e 
poética de resistência 

 

 
PEDRO, Juliana Monteiro; DA COSTA, Célia Souza; CALEIRO, Manuel Munhoz. Patrimônio Cultural 
do Brasil: resistência e (re) existência afro do Marabaixo (Amapá/Brasil). Revista Direitos Culturais, 
v. 15, n. 36, p. 131-166, 2020.  
 
QUIJANO, Aníbal. Colonialidade do poder, eurocentrismo e América Latina. In: LANDER, Edgardo 
(Org.). A colonialidade do saber: eurocentrismo e ciências sociais. CLACSO, 2005.  
 
RIBEIRO, Djamila. O que é: lugar de fala? Belo Horizonte(MG): Letramento: Justificando, 2017. 
 
SPIVAK, Gayatri. Pode o subalterno falar? Editora UFMG. 2010.  
 
VIDEIRA, Piedade Lino. Marabaixo, dança afrodescendente: significado a identidade étnica do 
negro amapaense. Fortaleza: Edições UFC, 2009.  
 
Artigo submetido em 21/08/2025, e aceito em 02/12/2025.  

IAÇÁ: Artes da Cena | Vol. VIII| n. 2| ano 2025 
ISSN 2595-2781 

26


