
 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 10 

RETALHOS DO BRASIL BANDEIRIANO 

 

FRAGMENTS OF BANDEIRA’S BRAZIL 
 

 

Rosiane de Sousa Mariano Aguiar1 
ORCID: https://orcid.org/0000-0002-7071-5840 

 
 
 

 
 
Enviado em: 10/02/2025 
Aceito em: 28/03/2025 
Publicado em: 18/06/2025 
 

 

Resumo: O presente artigo discute, a partir do tema Brasil, a experiência da poesia 
bandeiriana ligada à vivência de um lugar partilhado cotidianamente, alcançado através do 
olhar de reconhecimento do outro, de identificação com a alma nacional, com a gente humilde 
e com o mundo simples. Por certo, apesar de breves incursões, Bandeira mergulha, de modo 
vigoroso e inventivo, em manifestações da cultura nacional, como tradições específicas de 
índios, de negros e do branco europeu que vieram à tona em sua poética. Figuras e práticas 
humanas, de genuinidade brasileira, entraram a partir da poética de Libertinagem (1930), a 
exemplo da preta Irene, da pequena Siquê, D. Janaína e Macumba do pai Zusé. Nesse artigo, 
veremos como Manuel Bandeira sonda práticas e cultos específicos da cultura dos negros e do 
índio, a fim de vivenciar, no plano linguístico, uma nação nova, carregada de simbologia 
afrobrasilusa. Para tanto, tomamos as compreensões de Darcy Ribeiro, em O povo brasileiro 
(2006), que disserta sobre a fusão cultural e mestiça que há no Brasil; bem como, a de Roberto 
Pontes (1999), sobre a cultura e a literatura afrobrasilusa, responsável pelo hibridismo cultural 
da nossa nação.  
Palavras-chave: Manuel Bandeira. Poesia. Cultura. Afrobrasiluso.    
 
Abstract: This article discusses, based on the theme of Brazil, the experience of Bandeira's 
poetry linked to the experience of a shared daily place, reached through the recognition of the 
other’s view, of identification with the national soul, with humble people, and with the simple 
world. Certainly, despite brief incursions, Bandeira penetrates, vigorously and inventively, into 
manifestations of national culture, such as traditions specific to Indigenous people, Black 
people, and white Europeans that appears in his poetry. Human figures and practices of 
authentic Brazilian origin entered the poetry of Libertinagem (1930), such as the Black woman 
Irene, the little Siquê, Dona Janaína, and the Macumba of Father Zusé. In this article, we will 

 
1 Doutorado em Estudos da Linguagem/UFRN 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 11 

see how Manuel Bandeira explores practices and cults specific to Indigenous and Black culture 
in order to experience, on a linguistic level, a new nation, imbued with afro-brasilusian 
symbolism. To this end, we take the insights of Darcy Ribeiro, in O povo brasileiro (2006), 
who discusses the cultural and mestizo fusion that exists in Brazil; as well as those of Roberto 
Pontes (1999), on afro-brasilusa culture and literature, responsible for the cultural hybridity 
of our nation. 
Keywords: Manuel Bandeira. Poetry. Culture. Afro-brasiluso. 
 

 

O que se discute, a partir do tema Brasil, é a experiência da poesia bandeiriana 

ligada à vivência de um lugar partilhado cotidianamente, alcançado através do olhar 

de reconhecimento do outro, de identificação com a gente humilde e com o mundo 

simples. Os registros mais significativos são obtidos na época de sua moradia no morro 

do Curvelo, de 1920 a 1933. Nessas circunstâncias, decisivas para a formação madura 

de Bandeira, o que se pode ver de identificação com a alma nacional deve-se ao 

acercamento do poeta ao mundo real do cotidiano. Tanto assim que poemas d’O ritmo 

dissoluto, como “Meninos Carvoeiros” e “Balõezinhos”, já imprimem a cor local, ao 

trazer a rua como manifestação da vida, com suas práticas e incoerências. A partir 

dessa obra, apreciada por Bandeira como “livro de transição”, o verso livre e a 

proximidade com o prosaico e com o coloquial são fortes índices da fase de libertação 

da estética parnasiano-simbolista, herdada durante o período de formação.  

De um jeito ingênuo, a rua bandeiriana é símbolo de alegria, brincadeira, 

vividez, festejos e, no caso da Rua do Curvelo, baderna, devido à trinca que lá morava, 

ou seja: 

 

O conjunto da molecada do bairro, que a gente vê a todas as horas batendo bola na 
rua, empinando pipas, estalando os tecos na buraca (“Busca!” “Marraio!”), 
abatendo os pardais a bodoque... (Às vezes se atiram a distantes excursões donde 
regressam com uma jaca enorme. Nesses dias, é, na rua, jaca por todo o lado, uma 
orgia de jaca – enervante como todas as orgias). (Bandeira, 1997, p. 88) 

 

Essa foi sua forma de penetrar na terra brasileira, de acordo com a perspectiva 

familiar e a popular que ressoa em nós: o Brasil visto cotidianamente, simples e 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 12 

humano, descoberto na Rua da União, enquanto o menino Manuel brincava, e, na Rua 

do Curvelo, através da “miuçalha [que] vivia batendo bola em frente das minhas 

janelas, porque só ali, naquele trecho da rua, se praticava a verdadeira democracia, 

com absoluta liberdade de espatifar as vidraças nas vicissitudes do foot-ball de 

calçada...” (Bandeira, 1997, p. 146). A mais significativa, por ensinar-lhe muitas coisas, 

é a Rua do Curvelo: “Couto foi avisada testemunha disso e sabe que o elemento de 

humilde quotidiano que começou desde então a se fazer sentir em minha poesia não 

resultava de nenhuma intenção modernista. Resultou, muito simplesmente, do 

ambiente do morro do Curvelo” (Bandeira, 1997, p. 322). Bandeira descreve cada tipo 

com a feição popular tão conhecida nossa a respeito da garotada que vive a brincar na 

rua, como o vingativo, o mentiroso, o malandro, o valentão, o xingador e o zombeteiro, 

fazendo “rica em tipos bem diferenciados pelo físico, pela cor, pelo caráter” (p. 89): 

O olhar de um Eu sobre os grupos subalternos traduz o antagonismo existente 

na sociedade, ligando, de certa forma, sua escrita à dimensão da História social. 

Contudo, essa voz não fala da sociedade, pois ela está alienada; fala daqueles que 

tentam dar um lugar para as pessoas em um mundo coisificado. Desse modo, “O morro 

do Curvelo entrava, sem saber, na tradição literária. Um grande poeta ali morava: ali 

tomaria contato com a vida popular, observando, morro abaixo, os quintais 

efervescentes da rua Cassiano; ali permaneceria os melhores anos e os mais fecundos, 

de sua criação poética” (Couto, 1980, p. 43). Daí, diante da “pobreza mais dura e mais 

valente”, o verso bandeiriano traz uma série de figuras reais numa constante 

transfiguração da matéria poética. Nesse contexto, surge Irene, “um poema vivo antes 

de ser escrito”:  

   

Irene preta  
Irene boa 
Irene sempre de bom humor. 
 
Imagino Irene entrando no céu: 
– Licença, meu branco! 
E São Pedro bonachão: 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 13 

– Entra, Irene. Você não precisa pedir licença.     
(Bandeira, 1986, p. 115) 

 

Irene trabalhou na casa de Manuel Bandeira durante o tempo em que ele morou 

no Curvelo. Fato de destaque no brasileirismo de Irene é que ela juntava dinheiro o ano 

inteiro para brincar no carnaval. Passada a festa, Irene estava no local de trabalho, 

quarta-feira de cinzas, pontualmente para o serviço, às 8 horas da manhã: “A 

especialidade de Irene era a limpeza dos metais. Nas mãos dela o cobre virava ouro; 

todo metal branco, prata. Se as almas envolvessem os corpos, Irene não seria preta, 

não: seria da cor dos cobres que ela areava. Irene boa!” (Bandeira, 1997, p. 158). Nesse 

trecho de Flauta de papel, Bandeira restitui a preta na força substancial participativa 

do negro, embora sob o estigma repressivo da escravidão, na construção do Brasil. Mas, 

longe da realidade crucial da escravidão e do preconceito racial, tão opostos à condição 

humana, o poeta reveste Irene da aura sagrada reinante na tradição africana, na qual 

a fusão do visível e do invisível impera, inseparável, na vida das pessoas. Tanto no 

poema quanto na prosa, há uma porção que a arte e as religiões africanas 

presentificam: o ser é carne, espírito, sentimento e outros valores, para além do 

dinheiro e do econômico, que não podem ser vistos. Desse modo é que Irene, alegre e 

bondosa, brilhava igual ao ouro. “O bom humor e a bondade de Irene tornam-se 

características do negro, sendo elementos acolhidos na imanência pura do ser, cujo 

universo afetivo dispensa a racionalidade da universalização [...] São momentos fortes 

de captação da essência coletiva, e, por isso, imediatamente acolhidos, tornando-se 

populares, como “Irene” prova na sua permanência na corrente da memória brasileira” 

(Falleiros, 1995, p. 92). Darcy Ribeiro (2006) defende que, por causa da força de 

trabalho, toda cultura brasileira está impregnada da herança cultural africana, vindo a 

ser o negro o componente mais criativo e singular da nossa nação:  

 

O enorme contingente negro e mulato é, talvez, o mais brasileiro dos componentes 
de nosso povo. O é porque, desafricanizado na mó da escravidão, não sendo índio 
nativo nem branco reinol, só podia encontrar sua identidade como brasileiro. Vale 
dizer, como um povo novo, feito de gentes vindas de toda a parte, em pleno e alegre 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 14 

processo de fusão. Assim é que os negros não se aglutinam como uma massa 
disputante de autonomia étnica, mas como gente intrinsecamente integrada no 
mesmo povo, o brasileiro. (Ribeiro, 2006, p. 205) 

 

A seleção vocabular de “Irene no céu”, “preta”, “boa”, “bom humor”, “céu”, “São 

Pedro”, “bonachão”, indica a simplicidade pelo desembaraço que só tem a linguagem 

quando satisfaz a sua lei própria. Palavras simples e livres de abstrações separam-se 

do ornamento e refinam-se pelo espírito artístico e pela limpidez de sua amorosidade 

para mostrar a Irene natural: representação de uma poética que não precisa de 

permissão, nem de ordem, nem programa para mostrar o colorido mosaico que é o 

Brasil. Logo, “Uma consequência forte dessa maneira genética de pensar o Brasil é a 

projeção do ‘Nacional’ como lugar de culturas diferentes; e, como tal, um espaço 

humano proteiforme e indefinido” (Bosi, 1983, p. 38).  

Bandeira, em outros poemas como “Macumba de pai Zusé”, de Libertinagem, e 

“D. Janaína”, de Estrela da manhã, sonda práticas e cultos específicos da cultura dos 

negros, a fim de vivenciar, no plano linguístico, uma nação nova, carregada de 

simbologia, a exemplo do que se lê a seguir:   

 

D. Janaína  
Sereia do mar 
D. Janaína  
De maillot encarnado 
D. Janaína 
Vai se banhar. 
  
D. Janaína 
Princesa do mar 
D. Janaína 
Tem muitos amores 
É o rei do Congo 
É o rei de Aloanda 
É o sultão-dos-matos 
É S. Salavá! 
 
Saravá saravá  
D. Janaína 
Rainha do mar! 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 15 

 
D. Janaína 
Princesa do mar 
Dai-me licença 
Pra eu também brincar 
No vosso reinado. 
(Bandeira, 1986, p. 131) 

 

Janaína: rainha, princesa e sereia do mar. A sinonímia escolhida por Bandeira 

refere-se àquela concebida pelos iorubanos como mãe-d’água, Iemanjá, “orixá 

marítimo, a mais prestigiosa entidade feminina dos candomblés da Bahia” (CASCUDO, 

2002, p. 280). De acordo com um mundo contado por palavras e por imagens, o 

primitivismo colorido bandeiriano é carregado de musicalidade e alusivo à simbologia 

encantatória da rainha. O poeta tem por base dados da cultura africana, permitindo 

que eles floresçam com vigor e com formidável criatividade, não mais pertencentes ao 

rei do Congo, mas ao Brasil; principalmente, à Bahia, ao Rio de Janeiro, ao Recife e ao 

Maranhão, cidades nas quais se cultiva, maciçamente, a religião afro-brasileira. O 

poema vivifica a força do sagrado que está presente em várias instâncias da vida afro, 

traduzindo sempre ideias de proteção, união, laços ou vínculo supremo. A menção à 

figura pagã, a propósito de sua composição na cultura brasileira, acentua a atmosfera 

de liberação e de êxtase presente na coletânea de 1930.  

Por certo, apesar de breves incursões, Bandeira mergulha, de modo vigoroso e 

inventivo, em manifestações da cultura nacional, como tradições específicas de índios, 

de negros e do branco europeu que vieram à tona em sua poética, a exemplo dessa 

outra figura humana, de genuinidade brasileira, personagem do poema “Cunhantã, 

que entrou na série dos escritos durante a vivência no Curvelo: a pequena Siquê. 

     

Vinha do Pará. 
Chamava Siquê. 
Quatro anos. Escurinha. O riso gutural da raça. 
Piá branca nenhuma corria mais do que ela. 
 
Tinha uma cicatriz no meio da testa: 
– Que foi isto, Siquê? Com voz de detrás da garganta, a boquinha tuíra: 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 16 

– Minha mãe (a madrasta) estava costurando 
Disse vai ver se tem fogo   
Eu soprei eu soprei eu soprei não vi fogo 
Aí ela se levantou e esfregou com minha cabeça 
Na brasa 
 
Riu, riu, riu 
 
Uêrêquitáua. 
O ventilador era a coisa que roda. 
Quando se machucava, dizia: Ai Zizus!  
(Bandeira, 1986, p. 110) 

 

“Cunhantã” encarna as tentativas de uma aproximação entre a escrita de 

Bandeira e a cultura brasileira que têm no riso a forma de superação frente ao trágico. 

No dizer de Darcy Ribeiro, uma “inverossímil alegria e espantosa vontade de felicidade, 

num povo tão sacrificado, [...] alenta e comove a todos os brasileiros” (2006, p. 17). Na 

abertura de Libertinagem, o modernista anuncia tomar doses de alegria, em “Não sei 

dançar”, como modo de rejeição da tristeza penumbrista, de fundo melancólico e 

sentimentalão. Além disso, “Cunhantã” é mais um retalho da cultura nacional que 

encerra o distanciamento de uma visão purista e única do Brasil, que tem a etnia 

fortemente mestiçada e diferente culturalmente de suas matrizes formadoras: 

 

Por essas vias se plasmaram historicamente diversos modos rústicos de ser dos 
brasileiros, que permitem distingui-los, hoje, como sertanejos do Nordeste, 
caboclos da Amazônia, crioulos do litoral, caipiras do Sudeste e Centro do país, 
gaúchos das campinas sulinas, além de ítalo-brasileiros, teuto-brasileiros, nipo-
brasileiros etc. Todos eles muito mais marcados pelo que têm de comum como 
brasileiros, do que pelas diferenças devidas e adaptações regionais ou funcionais, 
ou de miscigenação e aculturação que emprestam fisionomia própria a uma ou 
outra parcela da população. (Ribeiro, 2006, p. 19) 

 

Essa pertença a uma nova identidade coletiva foi o caminho para o 

reconhecimento de ser uma só gente que se encontrou, partindo de suas três matrizes 

fundamentais (índios, africanos e europeus), e que se fundiu (negro com branco, 

branco com índio, índio com negro): o povo brasileiro. “O riso gutural da raça”, de 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 17 

Siquê, integra-se na nova cultura, que deixa de ser dela, menina da raça indígena, para 

ser dela, gente brasileira. Nesse caso, Roberto Pontes (1999) disserta sobre a cultura e 

a literatura afrobrasilusa ser responsável pelo hibridismo cultural da nossa nação, algo 

que fortalece a nossa identidade cultural, graças às trocas entre culturas. Nesse caso, 

Roberto Pontes esclarece:  

 

Hibridação cultural é a expressão usada para explicar que as culturas não andam 
cada qual por um caminho, sem contato com as outras. Ou seja, não percorrem 
veredas que vão numa única direção. São rumos convergentes. São caminhos que 
se encontram, se fecundam, se multiplicam, proliferam. (Pontes, 2006, p. 5 - 6) 

 

O dinamismo que há, a partir de Libertinagem, através dos diversos temas e 

recursos poéticos, desvela um Brasil feito de retalhos no plano da linguagem artística, 

resultante, conforme disse em Itinerário de Pasárgada, do espírito do grupo alegre de 

seus companheiros diários daquele tempo. 

Nas palavras de Mário de Andrade, Libertinagem é o livro da cristalização mais 

perfeita, que faz de Bandeira “o poeta mais civilizado do Brasil” (ANDRADE, 1980, p. 

194). Nesse passo, Bandeira desvia o rumo do seu itinerário e quebra as amarras que o 

prendiam àquele “gosto cabotino da tristeza” e passa a “tomar alegria”, brotada, muitas 

vezes, no meio da Rua. Portadora de experiências múltiplas e singulares da 

coletividade brasileira, a rua é, sem dúvidas, um grande palco da escrita bandeiriana.  

 

Referências 

 

BANDEIRA, Manuel. Poesia e Prosa. Vol. I. Rio de Janeiro: José Aguilar, 1958. 

BANDEIRA, Manuel. Seleção de textos, notas, estudos biográficos, histórico e 

exercícios por Salete de Almeida Cara. São Paulo: Abril Educação, 1981. (Literatura 

Comentada). 

______. Estrela da Vida Inteira. Rio de Janeiro: José Olympio, 1986. 

______. Seleta de Prosa. Rio de Janeiro: Nova Fronteira, 1997. 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica


 
 

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica 
Revista do Departamento de Letras e Artes (Depla) da Universidade Federal do Amapá (Unifap) 
Macapá, v. 11, n. 1, 2025. 
 
 18 

BOSI, Alfredo. O nacional e suas faces. In: Eurípedes Simões de Paula - In Memorian. 

São Paulo: FFLCH – Faculdade de Filosofia, Letras e Ciências Humanas da USP, 1983. 

p. 35-44. 

BRAYNER, Sônia. (Org.) Manuel Bandeira. Rio de Janeiro: Civilização Brasileira; 

Brasília: INL, 1980. (Fortuna Crítica).  

CASCUDO, Luís da Câmara. Dicionário do folclore brasileiro. São Paulo: Global, 

2002. 

FALLEIROS, Marcos Falchero. Ingenuidade e Brasileirismo em Manuel Bandeira. 

Tese (Doutorado em Literatura Brasileira) São Paulo: Departamento de Letras 

Clássicas e Vernáculas da USP, 1995. 

PONTES, Roberto. Três modos de tratar a memória coletiva nacional. In: Anais do 

2º Congresso da ABRALIC. V. II. Belo Horizonte, 1991. p. 149-159. 

______. Poesia Insubmissa Afrobrasilusa: estudo da obra de José Gomes Ferreira, 

Carlos Drummond de Andrade e Agostinho Neto. Fortaleza / Rio de Janeiro: EUFC / 

Oficina do Autor, 1999.  

______. Entrevista sobre a Teoria da Residualidade. (mimeo) Entrevista concedida 

à Rubenita Moreira. Fortaleza, jun. 2006.  

RIBEIRO, Darcy. O povo brasileiro: a formação e o sentido do Brasil. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006.   

 

https://periodicos.unifap.br/estacaocientifica

